
        
            
                
            
        

    
 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC VÀ NHÂN-DUYÊN 

 

Tác Giả: Cư Sĩ Diệu Âm 

 

Lời Tri Ân 



Diệu Âm chỉ có một lòng chí thành tha thiết muốn giao lưu pháp Niệm Phật Hộ Niệm 

cứu người có cơ duyên vãng sanh Tịnh-Độ, trong một báo thân này được phước phần thành 

tựu đạo giải thoát. 



Thành khNn cúi đầu phục nguyện người người có duyên đọc đến liền phát tâm tin tưởng 

vững  vàng vào đại nguyện  của  A-Di-Đà Phật,  quyết  lòng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây-Phương 

Cực-Lạc, tích cực trợ duyên cho nhau giúp người vãng sanh, đừng để lỡ mất cơ hội này mà 

trăm ngàn vạn kiếp đành phải chịu đọa lạc khổ đau! 



Diệu Âm xin nói lên lời tri ân sâu sắc đến chư vị trong Ban Ấn Tống cùng thiện hữu tri 

thức đồng tu trong nước cũng như khắp nơi trên thế giới đã phát tâm viết lại những cuộc tọa 

đàm khô khan nói về Niệm-Phật, Hộ-Niệm, Vãng-Sanh này. Nếu những lời này có chút công 

đức  nào,  xin  thành  tâm  hồi  hướng  đến  tất  cả  chư  vị  phát  tâm  cùng  khắp  pháp  giới  chúng 

sanh, nguyện tất cả trong một báo thân này đều được thành tựu đạo quả. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Diệu Âm (Minh Trị) kính tri ân  

Lời Ban Ấn Tống: 



Từ  những  lời  tọa  đàm  tâm  huyết  của  cư sĩ  Diệu  Âm  vô  tình  tạo nên duyên  cho  nhiều 

đồng tu trong nước cũng như nhiều nơi trên thế giới phát tâm kết thành một nhóm cặm cụi, 

gắn bó làm việc với nhau trong thời gian qua. Chúng tôi xin tạm gọi nhóm này là “Ban Ấn 

 Tống Tọa Đàm”. Một điều khá hay là trong nhóm chỉ có một ít người được gặp mặt nhau, 

còn hầu hết chỉ biết qua bằng email trên Internet. Ấy thế mà vẫn sinh hoạt tốt đẹp. 



Đến nay chư vị cư sĩ đồng tu đã tự nguyện tham gia vào Ban Ấn Tống cũng khá đông, 

nên chúng tôi bắt đầu phân công tác để cùng nhau làm. Thật khá vui và đầy đạo vị. 



Pháp Hộ Niệm vãng sanh thật sự quá lợi lạc cho người học Phật, Ban Ấn Tống phát tâm 

tích cực giao lưu rộng rãi pháp Hộ Niệm để trợ duyên cho người niệm Phật có nhiều cơ hội 

trong  một  báo  thân  này  được  hoàn  mãn  tâm  nguyện  vãng  sanh  thành  đạo.  Trong  tinh  thần 

này, tính đến nay (7/2012) chúng tôi đã ấn tống được các bộ tọa đàm về Hộ Niệm của cư sĩ 

Diệu Âm như: “Hộ niệm là Pháp Tu”, “Khế Lý khế Cơ”, “Hướng Dẫn và Khai Thị”. Hôm 

nay  xin  gởi  đến  chư  vị  tập  sách:  “Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên”,  ghi  lại  cuộc  tọa 

đàm  của  cư  sĩ  Diệu  Âm.  Trong  48  tọa  đàm  ngắn  này,  nửa  phần  đầu  Cư  Sĩ  tọa  đàm  nhân 

chuyến viếng thăm Âu Châu vào tháng 10/2011, nửa phần sau được kết thúc tại Niệm Phật 

Đường A-Di-Đà Brisbane, Australia tháng 11/2011. 



Những bộ tọa đàm này cư sĩ Diệu Âm đã hướng dẫn rất cụ thể và rõ ràng về phương 

pháp Hộ Niệm, đáng làm kim chỉ nam cho các Ban hộ Niệm khắp nơi vậy. 

Ban Ấn Tống luôn luôn hân hoan đón nhận tất cả chư vị phát tâm trợ duyên, vì chúng 

sanh  phục  vụ.  Những  sinh  hoạt  của  “Ban  Ấn  Tống  Tọa  Đàm”  đều  được  đăng  vào  trang 

website: 



www.hoasenvanno.wordpress.com  



Chư vị có thể lấy website này làm điểm gặp gỡ vậy. 



“Ban Ấn Tống Tọa Đàm” chúng con xin thành tâm cảm ơn đến Quý Thầy: 



- Thích Chí Giác Châu 

- Thích Hạnh Phú  

- Thích Nữ Như Hương (Chùa viên Minh) 



Đã từ bi nâng đỡ, chỉ dạy, khai thị cho chúng con trên con đường phát tâm phục vụ đạo 

pháp, nhờ thế mà Ban Ấn Tống chúng con làm việc dù có khó khăn nhưng vẫn được an tịnh, 

sinh hoạt được phát triển và càng ngày càng thuận lợi hơn. 



Ban Ấn Tống thành tâm tạc dạ ghi ơn. Mong chư vị phát tâm  càng ngày càng gắn bó 

với nhau để làm đạo, quyết lòng niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ. 



Cầu nguyện tất cả chư vị trong một báo thân này đều được A-Di-Đà Phật tiếp độ vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc, trực chứng A-Duy-Việt-Trí Bồ-Tát, thành tựu đạo Bồ-Đề. 



Ban Ấn Tống cNn ghi. 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 1) 



Nam Mô A Di-Đà Phật. 



Diệu Âm này là phàm phu, tội chướng sâu nặng, trí huệ chưa khai! Cư sĩ Tâm Nhật 

Thuyết nói rằng cư sĩ Diệu Âm cho lời pháp thoại thì Diệu Âm này không dám nhận. Chỉ 

biết rằng mình là người nghiệp chướng sâu nặng nên thông cảm với những người cùng 

nghiệp chướng sâu nặng như chúng ta... Cho nên những lời nói này là lời tâm sự. 





" Đồng hoạn tương thân"! Tức là cùng hoạn nạn với nhau, chúng ta thương nhau, đùm 

bọc với nhau để dìu dắt nhau nương theo pháp Phật, cầu mong cho trong một báo thân này 

chúng ta có phước phần giải thoát, giải tất cả những cái ách nghiệp của người phàm phu, 

thoát qua sáu đường sanh tử. 



Sở dĩ mà chúng ta nói được như vậy là vì đức Thế-Tôn biết rằng chúng sanh nghiệp 

chướng sâu nặng như chúng ta vẫn được cái phước phần vượt qua sanh tử luân hồi. Ngài ban 

cho chúng ta một pháp môn rất dễ mà lại vô cùng vi diệu. Dễ vì ứng hợp với căn cơ thấp 

kém hạ căn như chúng ta. Vi diệu vì nhờ phương pháp này mà thay vì khi buông báo thân 

chúng ta bị đọa lạc hàng vô lượng kiếp trong ba cảnh xấu ác, nay lại vượt về tới Tây-Phương 

Cực-Lạc để một đời này bất thối thành đạo. 



Xin thưa với chư vị, là một phàm phu tục tử khi gặp được cái cơ duyên này chúng ta 

thấy mừng rỡ vô cùng. Tất cả chúng ta ai ai cũng được quyền hy vọng thành đạo. Thấy vậy 

mới biết pháp Phật vi diệu! Vi diệu bất khả tư nghì!... 



Nếu chúng ta là một đại Bồ-Tát, trong một đời này đi về Tây-Phương để thành đạo thì 

không có gì đáng tuyên dương hay đáng mừng rỡ. Nhưng mà tuyệt vời chính ở chỗ một 

người phàm phu tục tử, tội chướng tràn đầy, oan gia trái chủ chập chùng, chúng ta đang đứng 

trước cửa ngõ của ba đường ác hiểm, ấy thế nhờ một câu A-Di-Đà Phật mà về được tới Tây-

Phương Cực-Lạc để một đời thành đạo... Thật quá vi diệu! Đức Phật nói rõ rệt như vậy! 



Cho nên, khi biết rằng là hạng phàm phu tục tử, chúng ta hãy thương yêu nhau, đoàn kết 

với nhau, yểm trợ cho nhau, dìu dắt nhau đi cho đúng con đường này. Con đường thành đạo 

ngắn nhất. Con đường thành đạo lạ lùng mà đến nỗi không ai có thể giải được! 



Tại sao lại như vậy?... Chỉ khi nào về được Tây-Phương rồi, thành Phật rồi, chúng ta 

mới hiểu được chuyện này. Một người tội chướng sâu nặng, thì trong nhiều kinh điển đã nói 

rằng, với hạng người như chúng ta nhất định phải chịu đọa lạc, nhất định tiếp tục trầm luân, 

chịu ách nạn sanh sanh,    tử tử lũy kiếp không biết ngày nào mới thoát nạn được!... 



Ấy thế mà đức Phật còn có nói rõ rệt rằng, một người nào tin vào câu A-Di-Đà Phật, 

một người nào nghe câu A-Di-Đà Phật mà tâm hoan hỷ, tin ưa, hạ một chí nguyện quyết đi 

về Tây-Phương Cực-Lạc, rồi thành tâm niệm câu A-Di-Đà Phật. Niệm "  Nam Mô A-Di-Đà 

 Phật" cũng được, niệm bốn chữ thôi "  A-Di-Đà Phật" cũng được, lược bớt đi hai chữ, bốn 

chữ thôi, cứ thế mà đi... Lòng tin hôm nay thì vững hơn hôm qua... Sau khi chúng ta cộng tu 

rồi, lòng tin phải vững hơn trước khi chúng ta cộng tu... Khi chúng ta ăn cơm, chúng ta có 

cái niềm tin vững hơn trước khi ăn cơm... Rồi ngày mai... ngày mốt... niềm tin cứ tiếp tục 

tăng lên, đừng bao giờ giảm xuống. Trước những giờ phút xả bỏ báo thân, chư vị vẫn giữ 

nguyên ý nguyện này... 



 - Nghĩa là niềm tin không lay chuyển...   

 - Nghĩa là chí nguyện vãng sanh không được bữa có bữa không...   

 - Nghĩa là tâm ý không được chờn vờn, phân đo...  



Chờn vờn, phân đo nghĩa là hôm nay thì chúng ta muốn vãng sanh, ngày mai thì chúng 

ta nói thôi để suy nghĩ đã... Rồi ngày mốt thấy đời khổ quá thì nguyện vãng sanh trở lại... 

Không được chập chờn như vậy!... Tức là, Tín phải vững lên! Nguyện phải càng ngày càng 

tha thiết, không được giảm! Câu A-Di-Đà Phật phải nở mãi trên môi chúng ta. Cái môi niệm 

Phật, thì tâm phải niệm Phật. Thành tâm mà niệm Phật. 



Phật dạy rằng, không cần nhất định phải nhất tâm bất loạn, không cần nhất định phải 

chứng đắc, chí thành lên, chí thiết lên, trì giữ câu A-Di-Đà Phật, Ngài nói quý vị làm như 

vậy, rồi trước những giờ phút lâm chung cất lên một niệm "A-Di-Đà Phật" cầu về Tây-

Phương, nếu mà chư vị không đi về tới Tây-Phương Cực-Lạc để một đời thành tựu đạo quả, 

thì A-Di-Đà Phật thề rằng Ngài không giữ ngôi Chánh-Giác .   



Xin thưa với chư vị, khi nghe lời nói này, chư vị có cảm thấy sung sướng không?... Có 

thấy ngộ ra con đường thành đạo của chúng ta không?... Đây là con đường duy nhất cho 

chúng sanh như chúng ta trong một báo thân này thành đạo. Ngoài con đường này nhất định 

không có con đường thứ hai để chúng ta có quyền nói:  Thành tựu đạo quả. 



Trở lại chuyện của hàng hạ căn, chúng ta phải thương yêu với nhau, phải đoàn kết với 

nhau, phải bảo vệ với nhau. Để chi?... Để cho những người gọi là "Đồng Hoạn" này, đồng 

cái hoạn nạn của nghiệp chướng, một đời này rủ nhau đi về Tây-Phương gặp đức A-Di-Đà... 

Nam cũng thành tựu đạo quả, nữ cũng thành tựu đạo quả, một người dù nghiệp chướng sâu 

nặng này cũng được thành đạo quả. Nếu chúng ta có nhiều phước báu, trước khi ra đi có thể 

ngồi cười hề hề không bị bệnh khổ gì cả. Nhưng vãng sanh dưới hình thức nào, chúng ta vẫn 

bình đẳng thành tựu đạo quả trên cõi Tây-Phương. 



Mong cho chư vị củng cố niềm tin cho vững vàng, quyết lòng nương theo câu A-Di-Đà 

Phật đi về Tây-Phương. Cái điểm quan trọng của chúng ta đã được chư Tổ nói rất kỹ trong 

những lời khai thị. 



 - Hãy chí thành, chí kính, hãy khiêm nhường tối đa, rồi dùng cái lòng chí thành đó niệm 

 câu A-Di-Đà Phật.  

 - Hãy bỏ lại sau lưng tất cả những nghiệp mà chúng ta đã tạo ra trong quá khứ.   

 - Hãy bỏ lại sau lưng tất cả những tập khí sai lầm, đối với một người phàm phu lấy lòng 

 khiêm nhường chí thành, thật thà, gọi là " Lão thật để niệm Phật". Chỉ vậy mà thôi...  



Hy vọng rằng tất cả mọi người ngồi đây, đều về Tây-Phương thành tựu đạo quả, để 

cùng với chư Phật đi khắp mười phương pháp giới cứu độ chúng sanh. 



Thành tâm chúc mừng cho chư vị... nếu sau những lời này tất cả đều vững tâm, vững 

chí, một lòng một dạ đi về Tây-Phương Cực-Lạc... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 2) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



“Vãng Sanh” là cái pháp tu thấp nhất, căn bản nhất, dễ dàng nhất, hợp với căn cơ của 

chúng ta. 



Trong thời mạt pháp này. Căn cơ của chúng ta thấp lắm, không cao đâu. Nếu mà căn cơ 

chúng ta cao một chút, gọi là thượng căn thượng trí, thì ta không thèm nói chi đến pháp hộ 

niệm, ta sẽ niệm Phật cho đến nhất tâm bất loạn rồi đứng cò cò vãng sanh, biểu diễn một sự 

vãng sanh giống như ngài Thiện-Đạo Đại Sư, Ngài leo trên cây cao thiệt cao, Ngài giăng hai 

cánh tay ra rồi bay tà tà tà tà xuống... Ngài ngồi xếp bằng dưới đất, bắt ấn tam  muội vãng 

sanh luôn. 



Nhưng niềm  mơ ước để được nhất tâm bất loạn đối với chúng ta khó cách nào có thể 

thành hiện thực được! Mình nói như vậy có phải là bi quan lắm không? Xin thưa với chư vị, 

không phải bi quan, mà đây là điều thực tế. 



Trong kinh Đại-Tập, đức Thế-Tôn có nói: “Thời mạt pháp ức vạn người tu khó tìm ra 

 một người chứng đắc”. Nhất tâm bất loạn là một cảnh giới chứng đắc. Cho nên ta mới nói 

rằng ức vạn người đang tu hành ngày hôm nay tìm không ra một người chứng đắc. Mà đã 

không được chứng đắc để nhất tâm bất loạn, thì bắt buộc ta phải có cách khác để phải được 

vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Vì  tự  ta  không  thể  nào  tự  mình  thành  đạo  được,  nên 

phải tạo cho được sự trợ duyên tốt, tạo cho được sự trợ duyên viên mãn để ta lấy cái nhân 

niệm Phật hôm nay kết thành cái quả báo viên mãn trên cõi Tây-Phương. 



Như hồi sáng nay chúng ta đã nói qua, niệm Phật là cái “Nhân”, nhưng mà không chú ý 

cái “Duyên”, thì coi chừng cái “Nhân niệm Phật” hôm nay nó sẽ nở ra cái “Quả” trong một 

vạn kiếp nào đó ở tương lai, chứ không nở trong đời này. Trong khoảng thời gian dài vằn vặc 

đó ta có thể bị nạn!…  



Chính  vì  vậy,  chúng  ta  phải  chú  ý  rất  kỹ  điểm  này.  Các  vị  Tổ  Sư  toàn  là  những  vị 

thượng  thiện-căn,  nhưng  đến  sau  cùng  hầu  hết  các  Ngài  đều  chuNn  bị  sự  hộ  niệm  rất  cNn 

thận, dặn dò các hàng đệ tử hộ niệm trợ duyên cho các Ngài một cách hết sức chu đáo. 



 -  Thứ  nhất,  chính  các  Ngài  luôn  luôn  giữ  cái  tâm  khiêm  nhường  để  làm  gương  cho 

 chúng sanh.  

 - Thứ hai, chính Ngài cũng nhiều khi nhận rằng vẫn còn có nghiệp chướng.  



Chúng ta nên nhớ, còn nghiệp chướng là còn trong sanh tử luân hồi. Nếu tu nhiều thì có 

phước nhiều. Có phước nhiều thì nghiệp ác không có hoặc rất nhỏ, nhưng mà chúng ta vẫn 

còn có cái nghiệp thiện. Hồi sáng này chắc quý vị có nghe nhắc đến lời nói của ngài Tĩnh-

Am, vị Tổ thứ mười một của Tịnh-Độ Tông Trung Hoa. Ngài nói dù những người không có 

nghiệp ác, toàn là nghiệp thiện thôi, nhưng Ngài lại nói: “Nghiệp thiện càng lớn thì sanh tử 

 càng nặng”… Còn nếu chúng ta nghiệp ác càng lớn, thì tam đồ càng nặng! Đổi chữ “Sanh 

 Tử” thành chữ “Tam Đồ”, một chút vậy thôi!... 



Chính vì  thế,  chúng ta tu  hành không  nên  định nghĩa  rằng làm  thiện là đủ.  Hoàn toàn 

không  đủ  đâu!  Chúng  ta  nhất  định  phải  tu  “Tịnh  nghiệp”.  Tu  tịnh  nghiệp  nhưng  mà  cầu 

chứng đắc nhất tâm bất loạn, để được an nhiên tự tại, bay tà tà từ trên cây xuống, ngồi xếp 

bằng thị tịch như ngài Thiện-Đạo, thì không có đâu chư vị ơi!... 



Ngài  Thiện-Đạo  là  A-Di-Đà  Phật  tái  lai  mới  biểu  diễn  được  chuyện  đó.  Còn  ở  đây 

chúng  ta  là  hàng  phàm  phu  tục  tử  thì  nhất  định  không  bao  giờ  có  được  chuyện  đó  đâu… 

Chính  vì  vậy,  cư  sĩ  Tâm  Nhật  Thuyết  bất  ngờ  nhắc  đến  chuyện  hộ  niệm,  thật  là  thích  hợp 

trong khung cảnh tu hành với căn cơ hạ liệt như chúng ta. 



Xin thưa với chư vị, muốn tu thành đạo trong đời này hãy nhớ cho kỹ lời dạy của Ngài 

Ấn-Quang  Đại  Sư.  Chúng  ta  nên  nhớ  kỹ,  Ấn-Quang  Đại  Sư  là  Đại-Thế-Chí  Bồ-Tát  tái  lai 

chứ không phải tầm  thường, nhưng suốt cuộc đời của Ngài, khi nói lên một câu nào, Ngài 

thường hay khởi đầu bằng câu này trước: “Lão Tăng là hàng phàm phu tục tử, tội chướng 

 sâu nặng, trí huệ còn mê mờ... ”. Quý vị để ý coi. 



Tại sao Ngài nói như vậy? Ngài nói vậy không phải là nói cho Ngài đâu à!... Mà đây là 

những lời Ngài nói cho hàng hạ căn phàm phu tục tử trong thời mạt pháp như chúng ta. Ngài 

dạy  từng  chút,  từng  chút  cho  chúng  ta  để  những  người  phàm  phu  tục  tử  này  được  phước 

phần vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Hay lắm chư vị ơi!... 



Ngài nói như thế nào?... 



 -  Càng tu hành ta càng thấy ta nghiệp nặng…  

 - Càng tu hành ta càng thấy ta hạ căn…  

 - Càng tu hành ta thấy chỉ còn có ta là phàm phu, nghiệp chướng sâu nặng, còn tất 

 cả mọi người đều là Bồ-Tát hết.  



Hồi sáng tôi nói: “Xin chư vị đại Bồ-Tát... ”. Tại vì tôi coi tôi là hạng phàm phu mà. Xin 

thưa thật, từng điểm, từng điểm những lời khai thị của ngài Ấn-Quang Đại Sư nó khớp, nó 

hợp với những người phàm phu như chúng ta để theo đó tu hành thành đạo. Diệu Âm này 

tình thật mà nói, không biết sao lại có một sự cảm ứng rất mạnh với những lời khai thị của 

ngài Ấn-Quang Đại Sư. Ngay như những lời thơ “Khuyên Người Niệm Phật” cũng do ngài 

Ấn-Quang Đại Sư khai thị cho. Ngài nói, “Mình biết niệm Phật, mình biết con đường vãng 

 sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì làm sao nỡ để anh em, cha mẹ, vợ con của chúng ta tiếp 

 tục  chìm  đắm  trong  bể  khổ  sông  mê”.  Vâng  lời  Ngài,  chúng  ta  hãy  cố  gắng  khuyên  người 

niệm  Phật  cầu  về  Tây-Phương  đi,  để  giúp  cho  một  người  phàm  phu  vãng  sanh  về  Tây-

Phương thành bậc Chánh-Giác. 



Hồi  sáng  này  chúng  ta  nói  niệm  Phật  dễ.  Nhưng  thật  ra  niệm  Phật  mà  không  để  ý... 

không cNn thận... Chưa chắc gì dễ đâu! Thật sự!... Ngài Tịnh-Không thường hay nhắc lại lời 

nói của ngài Lý-Bỉnh-Nam. Ngài Lý-Bỉnh-Nam nói: “Một vạn người tu niệm Phật, suy cho 

 cùng  ra  còn  có  hai-ba  người  vãng  sanh”.  Hai-ba  người  vãng  sanh  trong  mười  ngàn  người 

đâu phải là dễ!…  



Chính  vì  thế  mà  ta  phải  cNn  thận  tối  đa,  đúng  như  cư  sĩ  Tâm  Nhật  Thuyết  đã  nói: 

“Chun bị hộ niệm”.... Lạ lắm! Một người niệm Phật mà không có chuNn bị hộ niệm, thì sau 

cùng hình như một vạn người tu vẫn chỉ có một-hai người vãng sanh mà thôi! Ấy thế, cũng 

là một người niệm Phật như vậy, nhưng kèm theo sự hộ niệm, chuNn bị sự hộ niệm cNn thận, 

khuyên nhắc kịp thời, thì “Một ngàn người tu một ngàn người vãng sanh chư vị ơi! Một 

 vạn người niệm Phật một vạn người vãng sanh. Muôn người tu muôn người đắc” . Đây là 

lời nói của chư Tổ chứ không phải là lời nói của Diệu Âm đâu. 



Như  vậy  thì  câu  nói “Một  vạn  người  tu, một  vạn  người đắc”  đây  có  nghĩa là, những 

người quyết lòng niệm Phật nhưng phải chuNn bị cái duyên thuận lợi khi rời bỏ báo thân này, 

luôn luôn hỗ trợ tốt cho nhau, đừng bao giờ tách rời đường dây tiếp độ của A-Di-Đà Phật, thì 

“Một vạn người tu, một vạn người đắc”. 



Ngài  Vĩnh-Minh  nói  rằng:  “Vạn  nhân  tu  vạn  nhân  khứ”.  Ngài  Thiện-Đạo  nói:  “Muôn 

 người  tu  muôn  người  vãng  sanh”.  Ngài  Ấn-Quang  nói:  “Người  nào  niệm  Phật  cũng  được 

 vãng sanh hết”. 



Khi chúng ta hiểu được đạo lý này thì chuyện hộ niệm cho người vãng sanh trở nên là 

đại ân nhân, đại cứu tinh cho những người trong thời đại mạt pháp này muốn vãng sanh về 

Tây-Phương  Cực-Lạc.  Chắc  chắn  như  vậy!...  Một  chứng  minh  cụ  thể,  hồi  sáng  này  tôi  có 

khoe ra một người Thiên Chúa giáo vãng sanh. Một người Thiên Chúa giáo thì đâu có niệm 

Phật  nhiều  như  mình.  Họ  chưa  bao  giờ  kết  hợp  với  nhau  thành  một  nhóm  như  thế  này  để 

ngồi bên địa chung niệm “A-Di-Đà Phật” đâu. Thế mà được cái “Duyên” là người ta khuyên 

niệm  câu  A-Di-Đà  Phật khi  bị  ung  thư  chờ  chết.  Khuyên  người  đó  niệm  Phật  là  “Duyên”. 

Người  đó  phát  tâm  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật  là  “Nhân”.  Cái  nhân  này  kết  hợp  với  sự  “Hộ 

 Niệm” tức là “Nhân Duyên” đầy đủ. Kết quả là người đó vãng sanh về Tây-Phương Cực-

lạc…  



Giả sử như ta khuyên người đó niệm Phật. Khi người đó niệm Phật rồi, mình nghĩ rằng 

vậy là đủ, cứ để mặc họ tự tu lấy... Thì sau cùng người đó cũng đành phải chìm đắm trong 

nghiệp báo để chịu nạn nhiều đời nhiều kiếp mà thôi!... 



Chính vì vậy, khi hiểu được con đường hộ niệm vãng sanh, xin hãy cố gắng nghiên cứu 

thêm  cho  thật  kỹ,  rồi  chúng  ta  hãy  kết  bè  với  nhau  tu  hành  theo  tiêu  chuNn  của  ngài  Ấn-

Quang Đại Sư đưa ra trong thời này thì rất tốt. 



Ngài đưa ra như thế nào?...  Một Niệm Phật Đường, một Đạo Tràng thành tựu là đưa 

 được một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, chứ không phải là một đạo tràng có 

 hàng vạn người tới tu…  



Xin  quý  vị  nghe  kỹ  câu  nói  này  của  ngài.  Lạ  lắm!...  Nghĩa  là,  một  chỗ  nào  đó  có  thể 

giúp  cho  một  người  vãng  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc,  thì  đạo  tràng  đó  được  gọi  là  “Đạo 

 Tràng Thành Tựu! ”... Lạ không?... 



Như vậy, những đạo tràng nào mới dễ được thành tựu?... Ngài giới thiệu cho chúng ta 

một kiểu mẫu: Kết nhóm với nhau, năm người, mười người, nhiều lắm là hai chục người với 

một  trưởng tràng nữa  là  hai  mươi  mốt  người...  Đủ  rồi.  Không cờ,  không bảng hiệu,  không 

khoe trương, không làm pháp hội, không hóa duyên... Cứ âm thầm lặng lẽ, một đường mà tu, 

một  câu  A-Di-Đà  Phật  mà  niệm,  rồi  hỗ  trợ  cho  nhau  khi  lâm  chung,  tức  là  hộ  niệm  cho 

nhau… thì đạo tràng này sẽ là đạo tràng thành tựu trong thời mạt pháp này. 



Chúng ta lấy toàn những lời nói của chư Tổ, và đúng là ứng hợp căn cơ chúng ta. Cho 

nên rất là may mắn khi quý vị đã kết hợp với nhau tu hành theo hình thức này. Đây đúng là 

tiêu chuNn của ngài Ấn-Quang Đại Sư đưa ra. Nghĩa là, cuối cùng chúng ta đã đi đúng đường 

rồi. Thành tâm chúc mừng chư vị. 



Chúng ta đang đi càng ngày càng gần với Tây-Phương Cực-Lạc. Khi xả bỏ báo thân này 

nhất định  chúng ta  sẽ  trở về  Tây-Phương  thành  Đại  Thượng  Thiện  Nhân  để  thành  tựu  đạo 

quả trong một đời này. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 3) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Nếu nói “Khai Thị”, xin thưa thật là Diệu Âm không dám nhận lời. Hướng dẫn một vài 

điểm nhỏ nhoi trong công cuộc niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương, thì biết được chút nào 

Diệu Âm xin thành tâm nói chút đó, chứ không dám nhận lời khai thị đâu. 



Ngày hôm nay chúng ta kết hợp với nhau đến ngày thứ hai để niệm Phật, đây là một cơ 

duyên thù thắng, dù rằng phương pháp tu hành này còn hơi mới mẻ, thành ra chúng ta cũng 

có chút ít bỡ ngỡ, và cái phước báu chúng ta cũng không lớn lắm, nên khung cảnh tu tập 

cũng hơi chật hẹp, nhưng điều này không quan trọng. Điều quan trọng là làm sao chúng ta 

phải về cho được Tây-Phương trong một báo thân này, đó mới là chính. 



Muốn về được Tây-Phương thì lòng “Khiêm Nhường - Chí Thành - Chí Kính” là điểm 

chính yếu để chúng ta thành đạo. Thật sự chúng ta đều là hàng hạ căn phàm phu! Đã là hàng 

hạ căn phàm phu thì chỉ nhờ tấm lòng chí thành chí kính mà được đức A-Di-Đà tiếp dẫn ta 

về Tây-Phương…  



Có dịp nào đó quý vị về Việt Nam, hãy đi hỏi những vị hộ niệm, người ta sẽ kể cho quý 

vị nghe những chuyện vãng sanh. Hầu hết ban hộ niệm nào cũng đều có sự nhận định hơi 

giống nhau một điều này, là chỉ có người nào tánh tình hiền lành, chất phát, thật thà, khiêm 

nhường mới dễ được vãng sanh. Nhờ kinh nghiệm này, mà các ban hộ niệm không cần đòi 

hỏi người bệnh đó tu giỏi, tu dở. Người ta không cần điều tra là công phu trong quá khứ của 

người này như thế nào, mà chỉ cần họ thấy người này hiền lành, chất phát thì họ rất hoan hỷ, 

những vị thành viên trong ban hộ niệm cũng rất sốt sắng đến hộ niệm cho người đó. 



Những người trưởng ban hộ niệm kể lại chuyện vãng sanh, hầu hết họ đều chú ý về yếu 

tố hiền lành này. Nếu gặp một người bệnh hiền lành thì họ có thể đoán trước rằng người 

bệnh đó trên chín mươi phần trăm sau khi ra đi sẽ để lại thoại tướng rất là tốt. Lạ lắm! Tình 

thật, Diệu Âm cũng không phải là người lịch lãm lắm trong phương pháp hộ niệm, nhưng 

cũng từng tham dự hộ niệm qua một số ca rồi, cũng rất đồng ý với sự phán đoán này. 



 Những người nào càng hiền lành chừng nào, càng chất phát chừng nào, càng thật 

 thà chừng nào lại càng dễ vãng sanh chừng đó. Lạ lắm!...   



Trong những khoảng thời gian gần đây có một số người chủ trương niệm Phật nhất tâm 

bất loạn để vãng sanh, và thường đưa ra những phương thức giúp cho người đồng tu niệm 

Phật được nhất tâm bất loạn. Diệu Âm thấy rằng những chương trình này tốt chứ không phải 

xấu, tại vì nhất tâm bất loạn là cái điểm cao tột của người niệm Phật. Nếu ta công phu chứng 

đắc được ta sẽ an nhiên tự tại vãng sanh về Tây-Phương. Đến lúc đó chúng ta không cần nhờ 

đến những người hộ niệm làm chi. Đây là điều đáng khen. 



Nhưng thực tế, trong thời đại này, với cái căn cơ cỡ như Diệu Âm đây, tình thật mà nói 

là không cách nào có thể đạt được cái cảnh giới nhất tâm bất loạn! Vì vậy, khen thì khen, 

nhưng chính Diệu Âm này không dám thực hiện! Diệu Âm chỉ thường khuyên rằng, chư vị 

hãy cố gắng khiêm nhường, thật thà để cầu cảm thông được với A-Di-Đà Phật, cảm thông 

với chư vị đại Bồ-Tát, và nhất là cảm thông chư vị oan gia trái chủ để khi mình nằm xuống 

chỉ cần chắp tay lại nói một lời:  



 - Nam Mô A-Di-Đà Phật. Chư vị ơi! Hồi giờ tôi mê muội, tôi làm sai rồi!... Bây giờ tôi 

 thành tâm xin sám hối với chư vị. Xin chư vị buông tha cho tôi, chúng ta hãy cùng nhau về 

 Tây-Phương thành đạo. Tôi hứa ngày nào còn sống, tôi còn niệm Phật hồi hướng công đức 

 cho chư vị. Ngày mà tôi về  được Tây-Phương Cực-Lạc rồi, tôi sẽ quyết lòng tìm mọi cách để 

 cứu độ chư vị... 



Xin thưa, chỉ cần một lời nói chân thành như vậy, một lần, hai lần, ba lần thì tự nhiên 

những oán nạn về oan gia chủ nợ hình như biến mất đi hồi nào không hay. Nhất là được 

những người hộ niệm đến bên cạnh mình, tiếp sức với mình, thành khNn điều giải oan gia trái 

chủ, thì hầu hết những oán nạn đều có thể được giải tỏa. Tôi chỉ nói hầu hết chứ không dám 

nói một trăm phần trăm đâu. 



Ấy thế một khi chúng ta muốn niệm Phật cho nhất tâm bất loạn, nếu là người thượng 

căn, hàng đại Bồ-Tát thì không có vấn đề gì xảy ra cả. Nghĩa là thật sự họ an nhiên tự tại 

vãng sanh. Chứ còn nếu hàng trung hạ căn như chúng ta mà mơ cầu đến chuyện đó thì thật 

sự thường gặp phải những chướng nạn khá lạ lùng!... 



Hôm nay Diệu Âm cũng xin thưa lại những việc có thật đã xảy ra, để chư vị tự suy nghĩ 

thử, hầu thấy được con đường nào là dễ hành, con đường nào là khó tu?... 



Thứ nhất, khi mình niệm Phật mà quyết lòng cầu nhất tâm bất loạn, thì với cái hạng căn 

cơ như chúng ta thường thường đưa đến tình trạng vọng tưởng nhiều lắm, có những chứng 

đắc giả nó ứng hiện ra. Rồi vì tâm cơ của mình yếu quá nên không nhận ra được đó là hão 

huyền! Những điều hão huyền đó càng ngày càng thấm sâu vào tâm, đến một lúc nào đó 

mình không còn sáng suốt để nhận ra nữa!... Vì thế mà sau cùng rất dễ bị hại! 



Ở tại Úc, Diệu Âm có một người bạn đã quyết lòng niệm Phật cầu nhất tâm bất loạn. 

Anh đã chứng những cảnh giới gì đó không biết, mà nghe kể ra thì cũng hay lắm! Cách đây 

gần hai năm Diệu Âm có thành tâm khuyên anh ta hãy giữ lòng khiêm nhường niệm Phật đi 

thì hay hơn, đừng nên mơ cầu thái quá. Nhưng anh vẫn khẳng định là mình có chứng đắc. 

Anh ta đôi lúc có thấy được hào quang gì đó phóng đến và trí huệ của anh hình như sáng 

ra!?…  



Có nhiều lúc anh ta gặp tôi thì nhìn qua, nhìn lại, nhìn phía sau... Dường như anh đang 

nhìn thấy được cái quang minh gì đó? Lạ lắm!... Tôi nói, thôi đi!... Tôi không có quang minh 

gì đâu. Anh hãy lo niệm Phật đi, cố gắng đừng có mong cầu như vậy nữa nhé… Nhưng anh 

không nghe theo. 



Thì cách đây cỡ hai tháng, tôi có đến thăm anh, nhưng lần này tôi lại đến thăm một 

người đã bị tNu hỏa nhập ma rồi! Anh ta phải vào trong bệnh viện tâm thần, bác sĩ tâm thần 

đang theo dõi liên tục. Tôi không biết bây giờ tình trạng của anh như thế nào?... Tôi đã đoán 

biết rằng hiện tượng bất tường này có thể sẽ xảy ra cho anh ta, nhưng tôi đã khuyên hai-ba 

lần rồi, mà anh ta không nghe theo. Tôi đành chịu thua! Không biết cách nào khác hơn là 

đành chờ đến ngày anh ta thọ nạn rồi đến thăm mà thôi! Thấy anh bị nạn, tôi cũng định dùng 

phương pháp điều giải để hóa gỡ dùm cái chuyện nhập thân, nhưng chỉ mới nói chuyện qua 

được có một lần, sau đó thì có một vị nào đó giới thiệu tới một thầy pháp nào hay lắm! Vậy 

thì cũng tùy duyên thôi, chứ tôi cũng không biết làm cách nào khác hơn? 



Có một vị khác nữa cũng tới nói với tôi rằng, “Mình đã đột phá được cảnh giới Hoa-

 Nghiêm rồi”. Chư vị có biết đột phá cảnh giới Hoa-Nghiêm có nghĩa là sao không?... Có 

nghĩa là người đó đã “Minh Tâm Kiến Tánh” rồi, là thuộc hàng Sơ Trụ Bồ-Tát rồi đó. Sơ Trụ 

Bồ-Tát mới bắt đầu đột phá được tới cảnh giới Hoa-Nghiêm. Tức là họ đã trở về được với 

“Chân Tâm Tự Tánh” rồi. 



Vị này có những năng lực giống như là thần thông rất cao vậy. Ví dụ như anh đang nghĩ 

gì, ngày hôm qua anh đã làm gì, họ có thể nói ra vanh vách hết. Vị đó ở cách xa Diệu Âm cỡ 

trên một trăm năm mươi cây số, nhưng có thể nghe được mình nói gì. Có một thời gian Diệu 

Âm bị bệnh, buổi sáng không tụng kinh được, thì sau một tuần vị đó đến thăm và hỏi Diệu 

Âm như thế này:  



 - Tại sao trong tuần qua chú không tụng kinh? Trong khi hàng ngày mỗi sáng thường 

 khi chú tụng kinh Vô-Lượng-Thọ, mà tại sao trong tuần qua chú không tụng?   



Tôi nói:  



 - Dạ, tại vì con bị bệnh...  



 - Anh không cần nói tôi cũng biết rồi. Tôi nhập vào trong định và quán thì thấy được 

 quang minh của anh, tôi biết anh bị bệnh. Chính vì vậy mà tôi về thăm anh đây.  



Vị đó nói như vậy. Tức là chứng tỏ đã có một sự chứng đắc gì đó khá cao?... Có nhiều 

vị khác thấy vậy phải quỳ xuống muốn tôn làm sư phụ. Ấy thế mà có một dịp đến gặp Hòa 

Thượng Tịnh-Không, thì khi tiếp vị đó khoảng năm phút, Hòa Thượng đã quyết định dứt 

khoát mời vị đó ra khỏi Tịnh-Tông. Sau đó ra ngoài ở khoảng chừng hai tháng sau thì vị đó 

đã bị trở ngại vô cùng!... 



Những chuyện này Diệu Âm biết qua, xin kể sơ lại thôi. Đây là những bài khai thị rất 

tốt để cho chúng ta biết rằng, sự chứng đắc đối với hàng phàm phu chúng ta khó lắm! Đã khó 

mà chúng ta cứ muốn làm, nhiều khi tâm nguyện chúng ta thì quá cao, mà lực của chúng ta 

thì quá yếu, gọi là “Lực bất tòng tâm”... Có nghĩa là cái tâm chúng ta muốn đạt cảnh giới 

cao, mà cái khả năng, cái năng lực của chúng ta không đạt tới được! Khổ một nỗi, đạt không 

tới được mà cái tâm của chúng ta vẫn cứ vọng cầu. Nếu đạt tới gọi là chánh cầu, đạt không 

tới gọi là vọng cầu. Hễ vọng cầu thì thường ứng với vọng cảnh! Ứng tới vọng cảnh, nhưng 

khổ một nỗi là tâm chúng ta chưa sáng, trí huệ chưa khai, nên thường lầm lẫn! Lầm lẫn giữa 

vọng cảnh và chứng đắc, thành ra bị vướng nạn! Tu hành mà sơ ý, sau cùng rất dễ bị nạn là 

như vậy…  



Với lòng thành tâm, trong thời gian gần đây Diệu Âm luôn luôn khuyên đồng tu nên 

nghe lời dạy của ngài Ấn-Quang để tu hành, hãy cố gắng giữ tâm niệm khiêm nhường, 

khiêm cung, từ ái... để tu mới tốt. 



 - Nhờ cái lòng khiêm cung và chí thành mà chúng ta cảm thông được với chư Thiên-

 Long Hộ-Pháp gia trì.   

 - Nhờ cái lòng khiêm cung chúng ta mới điều giải được với các vị trong pháp giới hữu 

 duyên.  

 - Nhờ cái lòng chân thành rất dễ cảm ứng với đại nguyện của đức A-Di-Đà.  



Ngài đã phát một lời thề là người nào nghe danh hiệu của Ngài mà chí thành tin tưởng, 

vui vẻ, rồi đem các công đức lành hồi hướng về nước của Ngài rồi cầu nguyện vãng sanh về 

Tây-Phương thì Ngài sẽ cứu chúng ta về Tây-Phương. Đây là lời đại thệ Ngài cứu độ vô 

lượng vô biên chúng sanh, bao gồm cả thượng, trung, hạ căn đều được tiếp độ về Tây-

Phương Cực-Lạc. Đại nguyện này cũng chính là để cứu độ những người phàm phu tục tử 

như chúng ta. 



Thấy được điều này, Diệu Âm xin khuyên rằng, chúng ta hãy mau mau xác định ta là 

hàng phàm phu hạ căn. Giả sử như mình nói sai một chút, vì mình là hàng thượng căn mà lại 

cho là hạ căn thì càng tốt. Người thượng căn mà tánh tình khiêm nhường như vậy lại càng dễ 

thành đạo. Nếu ta là hàng trung căn mà cứ tự nhận mình là hạ căn thì lại được Ngài tiếp đón 

còn dễ hơn nữa. Chứ nếu mình làm những cái gì đó vượt qua căn cơ của mình, mơ cầu 

những gì vượt qua căn cơ của mình thì thường thường tâm thượng mạn dễ tăng lên lắm! Một 

khi thượng mạn tăng lên, ít khi cảm thông được với chư vị Thiên-Long Hộ-Pháp, ít khi cảm 

thông được với chư vị Bồ-Tát. Ngược lại, thường dễ bị oan gia trái chủ cài vào những cái 

bẫy làm cho chúng ta bị hại, khó có thể ngăn ngừa được! Chính vì thế sau cùng thường bị 

nhiều khó khăn!... 



Ngưỡng mong chư vị cố gắng lấy lòng khiêm nhường này để chúng ta cùng nhau tu 

hành, nương nhau đi về Tây-Phương thành đạo…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN DUYÊN 

(Tọa Đàm 4) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Diệu Âm nghe cư sĩ Tâm Nhật Thuyết nói về “Trình bày”, tôi tưởng là trình bày về hộ 

niệm,  không  ngờ  anh  ấy  lại  chuyển  chữ  “Hộ  Niệm”  thành  “Tu  Tập”.  Chữ  “Tu  Tập”  của 

người hạ căn là chúng ta đang chọn lựa một phương cách tu tập rất đơn giản, đơn giản nhất 

trong tất cả các pháp môn. Trong kinh Phật gọi là pháp môn “Dị Hành”. Pháp môn dễ làm. 

Dễ làm nhưng lại có kết quả thù thắng. 



Tại sao đức Thế-Tôn lại đưa ra một pháp môn rất là dễ dàng, trong khi cũng có rất nhiều 

pháp môn tu tập rất khó khăn? Xin thưa, đến cái thời mạt pháp này, nếu mà không có một 

pháp môn dễ dàng, thì chúng sanh không còn có cơ hội nào được độ thoát. Nếu đức Thế-Tôn 

không đại từ đại bi, không có chỉ bày cho chúng ta cái pháp môn niệm Phật, thì đến thời mạt 

pháp này, người tu thì có tu, mà người đắc thì không có đắc!... 



Nếu  một  giáo  pháp  đưa  ra  mà  không  có  một  người  nào  chứng  đắc,  thì  chẳng  lẽ  giáo 

pháp đó bị ế rồi làm sao?... 



Trong thời mạt pháp này mà những người tu hành như chúng ta lại được vãng sanh về 

tới Tây-Phương Cực-Lạc, xin quý vị hãy suy nghĩ thử?... Chúng ta đang ngồi trong một căn 

nhà nhỏ, một cái Niệm Phật Đường về hình thức thì không có trang nghiêm, đồ sộ, nguy nga 

như  những  nơi  khác,  ấy  thế  mà  chúng  ta  lại  có  một  niềm  hy  vọng  rất  vững  chắc  để  được 

vãng  sanh  thành  đạo.  Phải  chăng  hình  như  là  chúng  ta  đang  ở  trong  thời  kỳ  “Đại  chánh 

 pháp”, chứ không phải là thời “Chánh pháp” bình thường. Kỳ lạ không quý vị?... 



Ngài Ấn-Quang Đại Sư nói rằng, nếu mà chúng ta bỏ con đường niệm Phật cầu về Tây-

Phương, thì trong chín pháp giới chúng sanh không thể nào nghĩ rằng có thể có người thành 

tựu  đạo  quả.  Ngài  nói  tới  chín  cõi  pháp  giới  chứ  không  phải  chỉ  là  cõi  người  không.  Cõi 

người chẳng qua là một trong sáu cõi trong lục đạo, còn phải cộng thêm ba cõi nữa là Thanh-

Văn, Duyên-Giác, Bồ-Tát, là những vị vượt qua tam giới rồi đó. Ngay cả những vị đã vượt 

qua tam giới đó, nếu họ không tu trì theo pháp niệm Phật, thì họ cũng không thể thành tựu 

đạo quả. 



Chính  vì  vậy,  mình  là  người  sinh  ra  trong  thời  mạt  pháp  thì  tội  chướng  rất  sâu  nặng, 

nhưng nếu chúng ta:  



 - Nhất định quyết lòng nghe lời Phật dạy.   

 - Nhất định không còn thay đổi gì nữa.  

 - Nhất định một đường mà đi… Thì theo như kinh Phật nói.   

 -  Nhất định những  người  này  là  những đại  hành giả đang đi về  Tây-Phương,  một đời 

 thành đạo.  



Chư Tổ truy trong kinh ra mà nói rằng, những người tin vững vàng, những người một 

đường  đi  về  Tây-Phương,  rồi  trì  giữ  danh  hiệu  A-Di-Đà  Phật  mà  niệm,  thì  các  Ngài  nói: 

“Một ngàn người tu một ngàn người đắc. Một vạn người tu một vạn người đắc. Muôn người 

 tu muôn người đắc” . 



Trong khi cũng là trong kinh, đức Thế-Tôn nói: “Thời mạt pháp ức vạn người tu, khó 

 tìm một người chứng đắc”. Ấy thế mà chư Tổ lại nói: “Muôn người tu muôn người đắc”. Hai 

câu nói này hình như là một sự đối nghịch nhau hoàn toàn! Lạ lùng!…  



Vậy thì, đúng nghĩa câu Phật nói: “Ức vạn người tu khó tìm ra một người chứng đắc”, 

là  chỉ  cho  những  người  trong  thời  mạt  pháp  này  mà  không  chịu  niệm  Phật.  Còn  câu  nói: 

“Muôn người tu muôn người đắc”, là chỉ cho người nào nương theo pháp niệm Phật thì đều 

có cơ hội chứng đắc. Đây là câu nói dành riêng cho những người quyết lòng trì giữ câu A-

Di-Đà Phật. 



Chính vì thế mà trong mấy ngày qua, Diệu Âm thường hay nhắc nhở rằng phải giữ cái 

tâm này vững vàng thì một đời này chúng ta thành tựu. Nếu chúng ta niệm Phật, niệm năm 

này qua năm nọ, sao thấy pháp môn có vẻ đơn giản quá! Nhẹ nhàng quá!… Đi ra ngoài nghe 

có người nói rằng, làm gì mà có chuyện niệm Phật vãng sanh dễ dàng như vậy! Tâm ta liền 

bị  thối  chuyển!  Tâm  ta  liền  bị  phân  vân!...  À!…  Ông  này  nói  cũng  phải.  À!…  Vị  kia  nói 

cũng đúng... Thế thì chúng ta lại trôi theo cái dòng người gọi là: “Ức vạn người tu hành khó 

 tìm  ra  một  người  chứng  đắc”  rồi!...  Chúng  ta  đành  đoạn  bỏ  cái  cơ  hội  vãng  sanh  về  Tây 

Phương thành đạo rồi! Thật sự oan uổng vô cùng!... 



CNn thận hơn, chúng ta đã nói niệm Phật rồi, mà còn nói thêm hộ niệm nữa là để xác 

định vị trí của chính chúng ta trong pháp giới là thuộc hàng dở ẹt! Dở thậm tệ! Mình phải tự 

xác định mình là hàng dở thậm tệ. Đức A-Di-Đà phát đại thệ tiếp độ chúng sanh, thật ra đại 

thệ của Ngài là nhằm cứu những người dở thậm tệ này. Đây là lời nói của Ngài Pháp-Nhiên 

Thượng-Nhân,  một  vị  đại  Tổ  Sư  Tịnh-Độ-Tông  của  Nhật  Bổn.  Sau  này  phát  hiện  ra  Ngài 

chính là Đại-Thế-Chí Bồ-Tát ứng thân mà mình không hay. Ngài thị hiện lăn lộn trong đại 

chúng, cũng bị tù bị tội, cũng bị người ta ép uổng chịu khổ đủ thứ hết!... Nhưng cuối cùng 

phát hiện ra Ngài chính là Đại-Thế-Chí Bồ-Tát tái lai. Ngài nói, A-Di-Đà Phật phát đại thệ 

để cứu những người rất là dở, tội chướng thật sự thâm trọng. Vì để cứu được người quá dở, 

tội chướng sâu nặng nên Ngài chỉ đưa ra cái điều kiện rất dễ dàng:  



 Các con phải tin lời nói của ta, các con phải phát nguyện vãng sanh về nước của ta, 

 các con hãy trì giữ danh hiệu của ta là được rồi.   



Bao nhiêu nghiệp chướng trùng trùng trong quá khứ, chúng sanh tội chướng sâu nặng 

như chúng ta hình như đã bỏ xa nghiệp chướng ra rồi. Nghiệp chướng không còn vướng mắc 

chúng ta nữa rồi…  



Xin thưa với chư vị, trong thời mạt pháp này mà chúng ta gặp được cái cơ may này, quý 

hóa không thể nào mà tưởng tượng được! Một nỗi vui mừng lớn lao không có nguồn vui nào 

lớn hơn! Ấy thế mà xin thưa với chư vị, vẫn còn phải cố gắng cNn thận một điều. Ngài nói là 

Ngài quyết lòng cứu độ tất cả chúng sanh, chữ tất cả này có nghĩa là chỉ cho hàng phàm phu 

tục tử, chứ không bao giờ chữ tất cả này nhằm chỉ cho hàng đại Bồ-Tát đâu. Như vậy chúng 

ta  là  hàng  “Đương  Cơ”  của  pháp  môn  niệm  Phật.  Mà  đã  là  đương  cơ  của  pháp  môn  niệm 

Phật rồi thì phải tự xác nhận rằng mình có tội chướng sâu nặng mới được! Người tội chướng 

sâu nặng nếu chỉ cần gợi lên trong tâm một ý niệm tăng thượng mạn thì đành phải rời quang 

minh của A-Di-Đà Phật để tự hứng chịu những cảnh trầm luân, báo hại bởi nghiệp chướng!... 



Vì thế, mấy ngày nay, Diệu Âm nói rất tha thiết rằng, muốn vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc thì hai chữ “Khiêm Cung” nhất định chúng ta phải gìn giữ từ giờ này cho đến ngày 

vãng sanh! Nhớ được điều này, thì dù chúng ta niệm Phật có miên mật như thế nào đi nữa, 

dù tâm chúng ta có an khang như thế nào đi nữa, xin chư vị cũng cố gắng nhớ lời của Bồ-Tát 

Đại-Thế-Chí  ứng  hiện  thành  Ấn-Quang  Đại  Sư  nói:  “Càng  tu  phải  càng  khiêm  nhường. 

 Càng  tu  phải  coi  mình  là  hàng  phàm  phu  tục  tử.  Nhất  định  phải  nghĩ  mình  có  nghiệp 

 chướng sâu nặng”. Ngài còn dạy là phải đem chữ “Tử” dán ở trên đầu. 



Một người phàm phu mà chết thì bị đọa lạc! Vì sợ bị đọa lạc nên phải lo ngày lo đêm để 

niệm  Phật.  Chúng  ta  đang  ngồi  trong  này  có  hơi  ấm,  nếu  bước  ra  ngoài  cửa  thì  lạnh  buốt 

xương.  Đứng ở bên ngoài  chịu  lạnh buốt  xương  như vậy  một  tiếng đồng hồ thôi  chư  vị sẽ 

thấy cái khổ sở của khí lạnh như thế nào! Lúc đó mình mới mong cho người ta mở cửa để 

được bước vô trong nhà. Bước vào trong rồi mới thấy cái giá trị ở trong cửa và ngoài cửa 

khác nhau như thế nào?... 



Chỉ cần có ai đó mở cửa cho chúng ta vào, tự nhiên đây là cả một cái ân huệ vô cùng 

lớn lao cho ta khi đang bị lạnh. Xin thưa chỉ cần ở ngoài khí lạnh một tiếng đồng hồ thôi mà 

chúng ta còn có cảm giác khó chịu như vậy, huống chi là bị đọa lạc!… Ngài Ấn-Quang đại 

sư nói, người nghiệp chướng sâu nặng này khi chết sẽ chịu trầm luân trong lục đạo. Mà thật 

ra... chịu trầm luân trong ba cảnh khổ đời-đời cho đến vạn kiếp nữa! Bị cái cảnh này dễ sợ vô 

cùng! Quá sợ đi! Vì quá sợ, nên mới thấy được giá trị của câu A-Di-Đà Phật, nhất định nó 

quý không tưởng tượng được. Ngài nói:  



 - Sợ địa ngục mà lo niệm Phật.   

 - Sợ tam đồ mà lo niệm Phật.   

 - Sợ chết rồi vạn kiếp không thoát được những cảnh khổ mà phải lo niệm Phật.   



Ngài dạy phải dùng cái chữ “TỬ” mà dán trên đầu. Mình đâu có dám dán! Dán như vậy 

bị người ta cười chê! Kỳ quá! Ai dám dán! Nhưng chúng ta phải nghĩ rằng khi chết đi, có thể 

ta bị đọa lạc! Một lần bị đọa lạc, thì vạn kiếp chịu khổ đau! Thế mới biết câu A-Di-Đà Phật 

thật sự là một đại cứu tinh cho chúng ta. Bên cạnh đó chúng ta nghiên cứu thật kỹ phương 

pháp hộ niệm. Phương pháp hộ niệm là đại cứu tinh trong đại cứu tinh giúp chúng ta vững 

vàng đi về Tây-Phương Cực-Lạc đó. 



Vì  sao  vậy?...  Vì xin  thưa với  chư vị,  chúng  ta đang  niệm  Phật là do thiện  căn  phước 

đức nhiều đời nhiều kiếp ứng hiện về. Nhưng bên cạnh đó nhiều rất là nhiều, lớn rất là lớn 

những nghiệp chướng vẫn có song song bên cạnh, ở sát bên ta chứ không đâu xa cả! Oan gia 

trái chủ trùng-trùng điệp-điệp vẫn ở sát bên ta, đang chờ từng ngày, từng giờ, từng phút cái 

thời điểm ta chết để người ta báo oán, người ta đòi nợ, người ta trả thù những chuyện mình 

làm sai lầm với họ. 



Muốn giải ách nạn này, hằng ngày chúng ta phải thành tâm đem công đức tu hành hồi 

hướng  cho  pháp giới  chúng sanh, hồi hướng cho  chư  vị oan gia  trái  chủ.  Muốn  hồi  hướng 

cho họ, muốn điều giải được với oan gia trái chủ thì quan trọng nhất chính là sự khiêm cung 

của  người  niệm  Phật.  Một  người  niệm  Phật  mà  không  có  tính  khiêm  cung  thì  nhất  định 

không thể nào  điều  giải được nạn oan  gia  trái  chủ!…  Chắc  chắn!  Không  có ý niệm  khiêm 

cung thì nhất định bị oan gia trái chủ lợi dụng. Lợi dụng để hảm hại những người không biết 

tu thì quá đơn giản, nhiều khi họ không cần làm. Lợi dụng để hảm hại, trả thù một người đã 

biết niệm Phật thì họ cần phải lựa những đòn thế vô cùng tinh vi, vô cùng tế nhị mới được. 

Nếu chúng ta không để ý thì cũng khó mà biết đó. 



Ví dụ như mấy ngày qua chúng ta đưa ra những người tự xưng mình là đã đột phá cảnh 

giới Hoa-Nghiêm làm ví dụ. Những người đã đột phá được cảnh giới Hoa-Nghiêm tức là đại 

Bồ-Tát rồi. Đối với chúng ta họ là những vị Phật rồi. Bốn mươi mốt vị Phật trên cảnh giới 

Hoa-Nghiêm, họ là một trong những vị Phật đó rồi. 



Nhưng tội nghiệp thay! Những người tự xưng như vậy chắc chắn đã vô ý quên đi cảnh 

giới  phàm  phu  tục  tử  của  mình.  Đã  sinh  ra  trong  thời  mạt  pháp  mà  còn  dám  tự  xưng  này 

xưng nọ!... Chỉ một sơ ý này thôi, bị oan gia trái chủ cài bẫy liền. Cài bẫy gì?... Cài cho một 

sự chứng đắc tuyệt vời! Cách xa một trăm năm mươi cây số vẫn nghe tiếng một người nói 

chuyện. Quý vị hãy tưởng tượng đi. Có nhiều người cảm phục đến nỗi muốn quỳ xuống tôn 

làm sư phụ. Chắc chắn họ phải có những sự chứng đắc gì vi diệu chứ? Nhưng khi đối trước 

ngài Tịnh-Không đã bị mời ra khỏi đạo tràng. Hai tháng sau đó thì không còn ai dám chứa 

nữa!…  



Đây là những lời khai thị rất sắc bén để chúng ta cố gắng gìn giữ. Nhất định ta là phàm 

phu  phải  đi  theo  con  đường  phàm  phu  thấp  nhất  và  khiêm  cung  nhất  thì  chúng  ta  sẽ  được 

cảm  ứng  đến  đại  nguyện  của  đức  A-Di-Đà  Phật,  cảm  thông  với  hai  mươi  lăm  vị  Bồ-Tát 

Quán-Thế-Âm, cảm thông với rất nhiều chư Thiên-Long Hộ-Pháp. Các Ngài sẽ bảo vệ cho 

chúng ta và sau cùng chúng ta được A-Di-Đà Phật phóng quang tiếp độ vãng sanh về Tây-

Phương. 



Nguyện mong chư vị, những lời nói đơn giản mộc mạc này có lẽ cũng giúp cho chúng ta 

biết được con đường nào là đường an toàn để đi về Tây-Phương. Còn những ý nghĩ nào là 

điều sơ suất có thể làm cho chúng ta đáng lẽ được bước lên đài sen thành đạo, mà lại bước 

lui vào cảnh thối chuyển thì phải tránh!... Một khi lui ra khỏi đài sen thì bị sụp xuống một cái 

hố rất sâu. Trên miệng hố đó… ngước nhìn lên... dường như ta thấy được con thuyền Bát-

nhã của A-Di-Đà Phật, nhưng lúc đó cũng đành chịu thua rồi, ta không còn cách nào đi về 

Tây-Phương được nữa!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 5) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong cảnh sanh tử luân hồi, lại đi vào thời mạt pháp rồi thì thường thường sau khi mãn 

báo thân này chúng ta khó có thể tránh ba đường ác hiểm! Đây là điều mình sợ nhất! Còn 

những thứ chướng nạn gì khác trên đời, xin bạch với Sư Cô cùng chư vị, thật ra không có gì 

đáng sợ lắm đâu…  



Có nhiều lúc mình thấy là “Nghịch Duyên”, nhưng nếu biết ứng xử thì có thể biến cái 

nghịch duyên đó thành thuận duyên mà không hay! Nhiều khi tưởng là thuận duyên, nhưng 

nếu mình sơ ý có thể lại biến thành nghịch duyên! Trong mấy ngày hôm nay chúng ta có đưa 

ra  những  chuyện  như  vậy.  Ví  dụ  như  hồi  sáng  mình  kể  một  câu  chuyện  một  người  tưởng 

rằng mình đang thuận duyên tu hành, có chứng đắc, khai mở trí huệ, đạt được những sự thần 

kỳ  diệu  dụng…  Nhưng  không  ngờ  đó  lại  là  nghịch  duyên,  làm  cho  vị  đó  bị  trở  ngại  quá 

nặng!... Trong khi đó thì cũng có những người mới nhìn qua tưởng như là nghịch duyên, là 

ách nạn, nhưng thật ra lại là duyên lành. 



Một người thì bị ách nạn liên quan tới chữ ái, đã bị trở ngại trên mười năm. Nhưng khi 

hiểu  ra  đạo  lý,  mới  đem  lòng  chân  thành,  chí  thành  ra  điều  giải,  không  ngờ  lại  biến  thành 

thuận duyên, đôi bên đều lưỡng lợi, vui vẻ. Một cảnh nghịch duyên khác thuộc về ác duyên, 

giống như  chư  vị  oán  thân  chủ  nợ  trong nhiều  đời nhiều  kiếp  đến báo  thù đòi nợ rất  hung 

hãn, làm cho vị đó đã tự tử hai lần, nhưng may mắn là không chết. Sau cùng cũng đem lòng 

chân  thành  chí  tình  ra  khuyên  giải,  rồi  quyết  lòng  niệm  Phật.  Cả  hai  trường  hợp  chỉ  giải 

quyết trọn vẹn trong vòng ba ngày. Rõ ràng là đôi bên đều lưỡng lợi. Mình thì an toàn niệm 

Phật  hồi  hướng  cho  pháp  giới  chúng  sanh  và  chắc  chắn  không  quên  hồi  hướng  về  Tây-

Phương trang nghiêm Tịnh-Độ, còn các vị đó cũng được cái công đức của mình bồi đắp cho 

họ  và  do  lời  khuyên  chí  thành  của  người  gọi  là  bị  nạn  mà  giúp  cho  họ  biết  con  đường  tu 

hành. 



Rõ rệt, lòng chí thành chí kính có thể hóa giải được chướng nạn. Cái điểm quan trọng là 

mình có thật sự thành tâm chí thành để điều giải hay không?... 



Hôm  nay  nói về  “Nhân  Duyên”,  Diệu  Âm  xin  kể thêm  một  câu  chuyện  nữa  thuộc  về 

một  phương  diện  khác,  nhưng  cũng  có  thể  hóa  giải  được.  Câu  chuyện  này  liên  quan  đến 

không phải là oán thân trái chủ, cũng không phải là chữ ái, mà là thuận duyên. 



Đó là vào năm 2005 khi Diệu Âm về Việt Nam, có một vị Phật tử phụ nữ, đi xe Honda 

tới gặp Diệu Âm tại nhà. Sau lúc nói chuyện tu hành, thăm hỏi qua lại cỡ chừng bốn mươi 

lăm phút, thì cuối cùng trước khi ra về, vị Phật tử đó có nói như thế này:  



-  Thưa thật với anh Diệu Âm, tôi tới thăm anh là do đứa em của tôi dẫn tới đây gặp anh.  



Diệu Âm mới hỏi:  



-  Tại sao đứa em của chị không đến đây, và làm sao cô đó lại biết tôi?  



Thì chị đó mới nói:  



 - Đứa em của tôi đã chết rồi!…  

-  Chết bao lâu?…  

 - Chết bảy năm nay. Chết từ lúc còn nhỏ.  



Đứa em của chị đó chết trong lúc còn nhỏ. Người chị này vì quá thương đứa em, ngày 

đêm  sầu  khổ, khóc  than!  Có thể  vì  nỗi thương nhớ  quá  mạnh,  nên  cảm  ứng  sao đó  không 

biết... đứa em mới nhập vào người chị. Trong khoảng thời gian đầu nhập thân, thường làm 

cho  chị  nóng  nảy,  buồn  bực,  không  an.  Gia  đình  có  mời  một  vài  vị  nào  đó  tới  giúp  đỡ. 

Nhưng  đứa  em  đó  ngỗ  nghịch  quá,  thường  phá  phách!  Phá  dữ  lắm!  Một  lần  nổi  cơn  phá 

phách  như  vậy  làm  cho  chị  cảm  thấy  nóng  nảy,  giận  tức...  Nhiều  khi  sợ,  nhiều  khi  giận, 

nhiều khi buồn... Nói chung, tâm trí bất an! 



Thì sau khi gặp một số vị Sư khuyên cái vong đó nên tu hành. Chị đó cũng được các vị 

khuyên cứ an tâm lo tu hành niệm Phật hồi hướng công đức. Chị mới phát cái tâm thành ra, 

(Đây là lời chị đó chỉ kể lại), là chị khuyên người em đó như vầy:  



-  Thôi bây giờ em lo tu hành đi, lo niệm Phật đi. Chị cũng niệm Phật và hồi hướng công 

 đức cho em. 



Sau khi thành tâm  khuyên như vậy,  thì  theo  như  chị nói, cỡ chừng sáu-bảy  tháng  nay 

đứa em không còn quậy phá chị nữa. Bây giờ đứa em cũng chấp nhận lo tu hành niệm Phật 

và chị cũng lo niệm Phật để hồi hướng công đức cho đứa em. Đứa em cũng hứa sẽ hộ pháp 

cho chị để cùng tu hành luôn. Câu chuyện xảy ra đại khái như vậy…  



Lúc đó Diệu Âm cũng lấy lòng thành ra khuyên chị đó tiếp tục niệm Phật. Chị đó nói, 

đó là cái duyên của chị với đứa em. Đứa em là tình ruột thịt, nhập vào chị có lẽ cũng do cái 

duyên đặc biệt. Nhân gặp duyên mới thành ra sự việc này. 



Cái  nhân  chính  có  lẽ  vì  chị  quá  thương  mến  đứa  em.  Vì  quá  thương  nhớ  nên  thường 

buồn khóc, có thể chị đã thầm khấn cầu: “Em ơi! Hãy ứng mộng cho chị thấy, hay là về báo 

 cho chị biết em ở đâu?... Khổ sở như thế nào?”...   



Khi  đứa  em  chết,  gia  đình  không  có  một  người  nào  biết  hộ  niệm,  mà  chỉ  lấy  lòng 

thương tiếc, khóc than đối xử với nhau!... Có lẽ nhiều khi chính vì tình thương của người chị 

quá mạnh, nên đứa em cũng không đành đi đầu thai. Đó là cái nhân mà sinh ra chuyện này. 

Đứa em lúc chết cỡ chừng bốn-năm tuổi thôi. 



Bây giờ đã là nhân duyên, là chị em với nhau, nên tôi khuyên người chị đó hãy cố gắng 

niệm Phật tu hành. Rồi tôi cũng thành tâm khuyên người em đó luôn. Lúc đó tôi không biết 

đứa em có đang ở đó hay không? Nhưng tôi thầm nghĩ rằng đứa em đang ở tại đó. Tôi có hỏi 

chị:  



-  Hiện giờ đứa em của chị có ở trong mình của chị hay không?  



Chị nói:  



 - Có.  



Có!  Như  vậy  thì  những  lời  nói  chuyện  với  nhau  này  đứa  em  của  chị  đã  biết  hết.  Tôi 

cũng nghiêm chỉnh và thành tâm khuyên người em rằng:  



 - Bây giờ nếu chị em đã có duyên như vậy, thì Diệu Âm này xin thành thật khuyên em cố 

 gắng lo tu hành đi. Trở về cảnh giới của mình lo tu hành. Nếu thương chị thì chớ nên ứng 

 nhập  trong  thân  của  chị  nữa,  nhiều  khi  hai  cái  cảnh  giới  khác  nhau  không  được  tốt!  Hơn 

 nữa, còn làm cho chị mình bất an và làm chính em cũng không biết đường nào để siêu thoát.  



Tôi khuyên người em có thể nên tìm đến những đạo tràng, những cảnh chùa... Lúc nào ở 

đó người ta cũng rộng mở để cho mình tới tu hành. Thuận theo duyên của mình thích ở đâu, 

hãy nói với người chị tới chỗ đó để hỏi xin, hầu giúp mình có thể tới đó tu hành niệm Phật... 



Rồi tôi nói với người chị cũng đừng có sợ. Đây là cái duyên lành, chứ không sao đâu. 

Em của mình không nỡ nào làm hại mình đâu. Tôi khuyên người chị hãy cố gắng niệm Phật. 

Trong thời này, công đức lớn nhất là niệm Phật. Phải niệm Phật. Cứ dùng lòng thương hại 

khuyên  em  niệm  Phật  cầu  nguyện  vãng  sanh.  Chị  cũng  phải  niệm  Phật  nguyện  vãng  sanh. 

Nếu chị có cơ duyên đi về Tây-Phương trước, thì công đức của chị lớn vô cùng, chị sẽ hồi 

đáp cho đứa em thì đứa em nhiều khi cũng được siêu sinh Tịnh-Độ. Hiện tại bây giờ chị có 

công đức nào thì hồi hướng cho em công đức đó, và xin đứa em cũng lo niệm Phật đi, lo tu 

hành đi để cùng vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Câu chuyện đã xảy ra như vậy. 



Quý vị thấy đó, vấn đề chướng duyên liên quan đến oan gia trái chủ, do lòng chí thành 

chí kính, ba ngày giải quyết cũng xong. Vấn đề tình ái giữa âm và dương xảy ra mười mấy 

năm trường, mà thành tâm hòa giải, thật sự hòa giải, chí thành hòa giải, đừng nên lưỡng lự, 

thì cũng trong ba ngày giải quyết xong... 



Trở lại chuyện này, khi nói chuyện xong, thì chị đó đi về. Sau đó tôi không biết kết quả 

như thế nào? Nhưng có điều chắc chắn là đã hơn gần mấy tháng trước, đứa em không còn 

quậy  phá  chị  nữa.  Tại  sao  người  em  lại  dẫn  người  chị  đó  tới  gặp  tôi?…  Để  làm  gì?  Tôi 

không biết!... Có duyên thì tôi cũng thành tâm tôi khuyên nhau như vậy. 



Đây cũng là một lời khai thị khá hay cho chúng ta. Tất cả đều có nhân duyên trong đó. 

Có nhân duyên mới kết thành sự việc. Ta không nên buồn phiền, lo sợ thái quá nếu khi có sự 

việc tương tự xảy ra. 



Giả sử, khi người chị gặp cái “Duyên” là người em nhập vào thân, nhưng người chị quá 

lo sợ, hoảng kinh chạy tìm pháp này pháp nọ để trục cái vong của người em ra, thì coi chừng 

cái “Thuận Duyên” này có thể biến thành “Nghịch Duyên”, tình cảm chị em sẽ biến thành 

thù hận! 



Từ nguyên nhân vì trước đó mình quá thương đứa em, một đứa em bị chết lúc còn quá 

trẻ. Vì quá thương em, tình cảm chị em quá mạnh, cho nên người chị thường thường khóc và 

nghĩ tới đứa em nhiều quá. Trong khi đó, đứa em chết đi đáng lẽ cũng được đầu thai chuyển 

thế rồi, nhưng chuyển thế không được vì quyến luyến đến tình thương quá nặng của người 

chị. Còn người chị thì cứ cầu này cầu nọ, mong sao cho em mình hiện thân về báo cho biết 

rằng em ở đâu để chị được yên tâm!... Không ngờ, vì tình thương này mà đưa đến đứa em 

nhập vào người chị, làm cho người chị cũng khó khăn trong vòng mấy năm trường!…  



Nhưng cũng may mắn, gặp được vị Sư khuyên tu hành. Khi gặp Diệu Âm, thì Diệu Âm 

cũng chỉ thành tâm khuyên tương tự như vậy mà thôi. Diệu Âm cũng thành tâm khuyên đứa 

em đang ở trong thân của người chị, hãy nên tu hành đi, đừng nên bám víu vào cái cảnh vô 

thường này nữa. Đối với người em đã bị vô thường rồi, người chị cũng sẽ bị vô thường theo! 

Người em đang bị vô thường, không có chỗ nương dựa, phải nương nhờ vào thân người chị. 

Nương vào người chị thì sẽ làm cho người chị đau khổ không tốt, mà cuộc đời của người chị 

sau khi mãn rồi... Chẳng lẽ?... Chị em sẽ đi đâu đây?… Phải không?  ...   



Cho nên, những chuyện này mình có thể dùng lời chân thành khuyên giải nhau được. 



Thật sự, mình thấy rõ ràng là người âm cũng có tình cảm, người ta cũng có lý trí, người 

ta cũng có đủ tất cả những cái nào là: buồn, thương, nhớ... như chúng ta, chứ họ cũng không 

có gì gọi là quá đáng đâu. 



Tôi ví dụ, như chuyện tại Niệm Phật Đường Liên-Hoa bên tây Úc, chắc quý vị đã nghe 

qua  rồi chứ gì?  Một ông  chú  chết  rồi,  chết  vì xì-ke,  mới  ứng hiện  về  nhập vào  thân  người 

cháu,  rồi  dẫn  người  cháu  đi  đánh  bài  kiếm  tiền  để  hút  xì-ke.  Mình  thấy  khi  chết  rồi,  sống 

trong  cảnh  giới  đó  mà  họ  cũng  có  những  cơn  ghiền  như  người  ở  thế  gian.  Nhưng  sau  khi 

khuyên  giải,  khuyên  tha  thiết  rằng  hãy  lo  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh.  Người  chú  cũng  chấp 

nhận tìm đường giải thoát. Một tuần sau ứng về nhập lại vào thân người cháu một lần nữa, 

dẫn tới đạo tràng đó để báo cáo: “Xin c ám ơn chư vị, chư vị đã giúp cho tôi con đường siêu 

 thoát.  Bây  giờ  tôi  đã  biết  đường  siêu  thoát  rồi”...  Diệu  Âm  không  biết  là  đã  siêu  thoát  về 

đâu, chỉ biết người chú đã trả lại cuộc sống bình thường cho người cháu. 



Gặp trường hợp này nếu mình vội vã dùng những thế lực mạnh mẽ để xua đuổi họ, để 

đàn  áp  họ,  nhiều  khi  nói  những  lời  lỗ  mãng  với  họ,  thì  từ  “Cảnh  Thuận”  dễ  biến  thành 

“Cảnh Nghịch” hồi nào không hay!…  



Như trường hợp vị ở gần chùa Hoằng Pháp là một ví dụ. Tôi dặn vị đó không được cho 

họ là những người ác, không được cho họ là ma, hay gọi là ma chướng, hay là oan gia trái 

chủ. Hoàn toàn trường hợp này không phải là oan gia trái chủ, mà họ chỉ vì chữ ái. Trong 

kinh Phật nói “Bất cát ái, bất ly Ta-bà”. Chữ Ái mà không buông thì nhiều khi mình đành 

phải chịu nhiều đớn đau lắm! Họ vì chữ ÁI của thế gian, thì bây giờ mình nên dùng chữ ÁI 

của nhà Phật để hóa giải. 



Chữ “ÁI” của thế gian là “Tình Ái”. Chữ “ÁI” của nhà Phật chính là “Từ Bi”. Mình lấy 

lòng từ bi ra khuyên giải. Cái duyên “ÁI” thì mình lấy chữ “ÁI” để giải. Chữ “ÁI” này chính 

là “TỪ BI, THƯƠNG YÊU, BẢO BỌC, KHUYÊN NHẮC...”. Người ta thương mình, mình 

cũng dùng cái tình thương này để khuyên họ một câu. Khi người ta cảm động, họ có thể hồi 

đầu tỉnh ngộ. Khi họ hồi đầu tỉnh ngộ rồi, mình vẫn tiếp tục tu hành thoải mái, rồi đem tất cả 

công đức bồi đắp cho họ, hồi hướng cho họ. Được vậy, họ hộ pháp cho mình, mình thì hồi 

hướng công đức cho họ, thành ra âm dương lưỡng lợi. Đừng bao giờ thấy những tình cảnh 

này mà vội vàng tung những đòn thế quá ư nghiệt ngã, vô tình biến “Thuận Duyên” thành 

“Ác Duyên”. 



Hiểu được như vậy rồi, ta tu học Phật thì lấy cái tâm đại từ đại bi của Phật mà hóa giải 

người hữu duyên, khuyên họ phát tâm Bồ-Đề cùng nhau tu hành. Xin thưa chư vị, không có 

chuyện gì mà phải khó khăn điều giải đâu. 



Trong  những  ngày  sau  nếu  có  duyên,  Diệu  Âm  sẽ  kể  thêm  những  chuyện  mà  thật  sự 

Diệu Âm đã gặp qua. Lấy những kinh nghiệm đó, mình thấy hình như điều giải không phải 

là khó khăn lắm. Cái khó là:  



 - Chính mình thật sự có tấm lòng từ bi hay không?...   

 - Chính mình thật sự có phải là dùng chánh pháp để điều giải hay không?...   



Nếu mình không chịu dùng chánh pháp, mình lại dùng những cái gọi là bất bình đẳng, 

nói rõ hơn tức là ghét người này, ghét người kia, khinh người nọ, chê người kia... Mình lấy 

tham sân si mạn... ra mà đối đãi với chúng sanh, thì chúng sanh sẽ dùng đến tham sân si mạn 

để đối đãi lại với chúng ta. Từ đó, bạn bè trở nên thù địch! Yêu thương biến thành hận thù! 

Điều này hoàn toàn không tốt!... 



Nguyện  mong  cho  chư  vị  hiểu  được  lý  đạo  này,  đem  cái  nhân  duyên  của  Phật  ra  để 

giảng giải cho nhau. Nhất định chúng ta có thể hóa giải trong vòng một-hai ngày là hết!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 6) 



A-Di-Đà Phật. 



Hôm nay chúng ta được cái cơ duyên thù thắng hội tụ với nhau một chỗ niệm Phật cầu 

sanh Tịnh-Độ. Trong thời mạt pháp này mà chúng ta được cơ duyên này thật sự là một sự hy 

hữu.  Từ  trong  kinh  nói  ra,  thì  đây  có  thể  là  sự  hy  hữu  trong  vô  lượng  kiếp,  không  phải  là 

bình thường!... 



Thế  giới  hiện  nay  bảy-tám  tỷ  người,  giờ phút  này  trong  bảy-tám  tỷ  người  đó  có  được 

bao  nhiêu  người  ngồi  lại  với  nhau  thành  tâm  niệm  Phật  như  một  nhóm  người  nhỏ  bé  của 

chúng ta đây?... 



Chính  vì  thế  mà  cơ  hội  này  thật  sự  quá  ư  thù  thắng.  Cái  thù  thắng  này  không  phải  là 

chúng ta kết hợp niệm vài câu Phật hiệu cho vui vui, tán tụng cho hay hay, rồi giữ đó làm kỷ 

niệm trong đời... Không phải! Mà chính cái cơ hội này nó đưa chúng ta vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc có nghĩa là công phu chúng ta tu tập 

hôm nay, đưa chúng ta đến chỗ thành tựu đạo quả. Bất khả tư nghì! 



Trong  vô  lượng  kiếp  qua  có  thể  chúng  ta  cũng  làm  thiện,  cũng  làm  lành,  cũng  có  tu 

hành sao đó… Nhưng xin thưa thật, nếu mà ngồi với nhau, nghe với nhau một lời hướng dẫn, 

nhắc  nhở với nhau một  câu  A-Di-Đà  Phật,  chỉ dẫn  cho nhau một  lời nguyện  vãng  sanh về 

Tây-Phương  Cực-Lạc…  thì  trong  vô  lượng  kiếp  qua  chưa  chắc  gì  chúng  ta  đã  có.  Tại  vì 

sao?... Tại vì nếu trong quá khứ mà chúng ta đã có cơ hội này, thì có thể chúng ta đã ở trong 

những  cảnh  giới  của  Phật  rồi,  không  ở  cảnh  giới  Tây-Phương  thì  cũng  ở  cảnh  giới  Hoa-

Nghiêm, không ở cảnh giới Hoa-Nghiêm thì cũng ở cảnh giới Đông-Phương với Dược-Sư-

Lưu-Ly-Quang Phật rồi. Chúng ta không còn là phàm phu tục tử ở trong cảnh giới Ta-bà khổ 

ải để chịu nạn đắng cay như ngày hôm nay nữa đâu... 



Cho  nên  nếu  mọi  người  đều  ngộ  ra  rằng,  cơ  duyên  này  thật  sự  vô  cùng  quý  báu  để 

chúng  ta  về  Tây-Phương,  thì  như  trong  kinh  A-Di-Đà  nói  rằng,  một  người  muốn  về  Tây-

Phương thì phải có đủ Thiện-Căn, Phước-Đức, và Nhân-Duyên, thì chúng ta đã có đủ rồi đó. 



Ngày hôm nay ta có nhân-duyên là ngồi với nhau niệm Phật, chúng ta quyết lòng đi về 

Tây-Phương  với  lời  nguyện  tha  thiết  cầu  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  rồi  ta  quyết 

lòng  tranh  thủ  thời  gian  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật,  chuyên  nhất.  Nên  nhớ  phải  chuyên  nhất 

nghe  chư  vị.  Nếu  mình  niệm  Phật  mà  không  chuyên  nhất,  thì  coi  chừng  bị  trở  ngại!  Nếu 

chúng ta làm được thật sự ba điểm này thì ta có đủ Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên. 



Trong  kinh  A-Di-Đà  có  nói,  một  người  thiếu  cái  thiện-căn,  nghĩa  là  ít  thiện-căn,  ít 

phước-đức, ít nhân-duyên, không thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được…  



Rõ ràng, cơ duyên và niềm hy vọng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc đang tràn đầy 

trong tâm hồn của chúng ta, mà thật sự chúng ta cũng vững tâm đi về Tây-Phương, thì thật 

sự   chúng ta đã có thiện căn rồi chư vị ơi!... Chúng ta đã có phước-đức rồi chư vị ơi!... Và 

chúng ta đã có cơ duyên rồi chư vị ơi!...    Ba cái điểm này đầy đủ, nhất định sẽ đưa một hành 

giả đang ngồi trong một đạo tràng nhỏ mà trang nghiêm này đi về Tây-Phương trong một đời 

này chứ không phải đến đời thứ hai. 



Khi đi về Tây-Phương rồi chư vị hãy tưởng tượng thử cái năng lực của chư vị như thế 

nào? Tới đó, chắc chắn ta không cần tới ai giải thích cho biết trong vô lượng kiếp chúng ta 

đã  bị  như  thế  nào  đâu,  mà  chư  vị  có  thể  tự  trả  lời  câu  hỏi  này,  tại  vì  khi  đi  về  trên  Tây-

Phương Cực-Lạc, chư vị có tất cả những thần thông diệu dụng. Ví dụ có túc mạng thông, cho 

phép chúng ta biết được trong vô lượng kiếp, nghĩa là từ vô thỉ cho đến hiện tại, ta đã trải 

qua bao nhiêu cảnh giới khổ đau, ta đã đi qua những cảnh giới phước báu nào, ta đã tạo ra 

bao nhiêu thiện-căn trong những kiếp đó, bên cạnh đó cũng có lúc ta làm biết bao nhiêu điều 

mê mờ. Tất cả ta đều biết hết. 



Còn bây giờ ngồi đây chúng ta không biết gì hết! Ta chỉ lấy trong kinh ra để nói rằng ta 

có  thiện-căn.  Trong  kinh  nói,  nếu  một  người  nghe  câu  A-Di-Đà  Phật  không  tin,  nghe  lời 

nguyện  vãng  sanh  không  muốn  nhắc  đến,  và  nghĩ  rằng  cuộc  đời  này  không  thể  nào  vãng 

sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  được,  thì  người  này  phải  tu  thêm  thiện-căn,  phải  bồi  thêm 

phước-đức, tu bồi thêm cho khi nào đầy đủ rồi mới tin được. 



Nhưng ở đây chư vị đã tin tưởng niệm Phật, thì nhất định ba tư lương chúng ta đã có 

đầy đủ. Quý vị quyết lòng đi về Tây Phương thì ba điểm này đừng nên hỏi một người nào 

nữa cả. Hãy niệm câu A-Di-Đà Phật đi, càng niệm càng ngày quý vị càng thấy rõ ràng con 

đường  này.  Vì  sao  vậy?...  Vì  trên  con  đường  niệm  Phật  này  quý  vị  cũng  sẽ  tiếp  tục  giúp 

người có đầy đủ thiện-căn phước-đức đi về Tây-Phương. Những người đó hình như họ thua 

sút hơn ta. Tại vì muốn cho người đó niệm câu A-Di-Đà Phật, ta phải khai thị lên khai thị 

xuống, dẫn dắt lên dẫn dắt xuống, phải tìm mọi thiện xảo phương tiện nhắc nhở cho họ, có 

thế họ mới niệm được câu A-Di-Đà Phật. Những người như vậy mà khơi được cho họ một 

chút niềm tin. Nhờ một chút niềm tin được khởi lên đó thôi, mà họ dồn lại bao nhiêu thiện-

căn phước-đức trong nhiều đời kiếp để họ được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Còn bây giờ chư vị ngồi tại đây, xin hỏi rằng có ai khuyên chúng ta không? Có ai khai 

thị cho chúng ta không? Có ai dùng thiện xảo phương tiện gì mà dụ khị chúng ta niệm Phật 

không?... 



Không!... Chúng ta hoàn toàn tự nguyện, thành tâm tự nguyện, tha thiết tự nguyện niệm 

câu A-Di-Đà Phật. 



Xin thưa thật với chư vị, trong kinh, Phật đã thọ ký rõ rệt rằng, đây là những người mà 

trong vô lượng kiếp đã tu bồi thiện-căn phước-đức lớn không tưởng tượng được. 



Trong kinh Vô-Lượng-Thọ có nói đến vị A-Xà-Vương Tử cùng với năm trăm vị trưởng 

giả tới tham dự pháp hội Vô-Lượng-Thọ của đức Thế-Tôn. Khi đức Thế-Tôn giảng về Phật 

A-Di-Đà, cõi Tây-Phương Cực-Lạc. Họ thấy y chánh báo trên cõi Tây-Phương Cực-Lạc quá 

ư vi diệu, họ phát nguyện thầm trong tâm rằng nhất định chúng ta quyết lòng phải tu hành 

thành tựu như  A-Di-Đà  Phật.  Chắc quý vị  nghe những  lời pháp  của ngài  Tịnh-Không, bây 

giờ Diệu Âm chỉ nhắc lại mà thôi. Đức Thế-Tôn biết liền và tán thán những vị này. Phật nói, 

đây là những người mà trong quá khứ đã cúng dường tới bốn trăm ức đức Phật Như-Lai rồi, 

nhờ  thiện-căn  và  phước-đức  cúng  dường  bốn  trăm  ức  đức  Phật  Như-Lai  rồi,  nên  khi  nghe 

Phật  nói  về  A-Di-Đà  Phật,  nói  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  họ  mới  phát  niềm  tin  lên  và  phát 

nguyện sẽ tu hành để thành đạo, thành đạo như A-Di-Đà Phật. 



Nhưng  khi  nghe  ngài  Tịnh-Không  giảng  về  đoạn  kinh  văn  này,  thì  chúng  ta  mới  ngỡ 

ngàng hiểu ra rằng thiện-căn phước-đức của chư vị đó chẳng qua cũng chỉ là thiểu thiện-căn, 

thiểu phước-đức mà thôi, chứ không phải là đầy đủ thiện-căn, đầy đủ phước-đức! 



Tại sao vậy?... Tại vì ngài A-Xà-Vương Tử và năm trăm vị trưởng lão đó đã không chịu 

phát nguyện vãng sanh về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  mà  họ  chỉ  muốn tu…  tu  cho đến đời  đời 

kiếp kiếp nào đó, cho đến ngày được thành tựu như đức A-Di-Đà Phật. Đức Thế-Tôn có lời 

tán thán, nhưng chỉ tán thán cái niềm tin của những người đó, chứ Ngài không tán thán cái 

đường  tu  hành  của  A-Xà-Vương  Tử.  Còn  Ngài  tán  thán  trọn  vẹn  là  gì?...  Ngài  tán  thán 

những người nghe Ngài nói về A-Di-Đà Phật thì bắt đầu tin vào đại nguyện của đức A-Di-

Đà Phật, phát nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nếu người nào thành tâm phát nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì thiện-căn 

phước-đức nhất định đã vượt trội A-Xà-Vương Tử và năm trăm vị trưởng lão, vì nhất định 

những người này trong vô lượng kiếp họ đã cúng dường không phải bốn trăm ức đức Phật 

Như-Lai, mà cúng dường đến vô lượng đức Phật Như-Lai rồi mới có đủ khả năng mạnh mẽ 

nghe lời Ngài, niệm A-Di-Đà Phật cầu về Tây-Phương. 



Chính vì vậy mà hôm nay nói đến chỗ này để cho chúng ta vững tâm vững chí. Nên nhớ 

thời mạt pháp này khi khởi một cái tâm tu hành, thì luôn luôn có ma sự ở bên cạnh tìm cách 

cản ngăn. Một khi quý vị phát một Bồ-đề tâm nhất định bên cạnh đó có ma chướng. 



 - Ma chướng tại đâu?... Ma chướng ở tại cái tâm của mình sao xuyến, phân vân, so 

 đo, kèn cựa!...   

 - Ma chướng tại đâu?... Ma chướng tại vì xã hội này tìm ra một người đủ thiện-căn 

 phước-đức khó vô cùng!…  



Chính  vì  tất  cả  những  người  chung  quanh  ta  đều  bị  thiếu  cái  chỗ  đó,  thành  ra  họ  sẵn 

sàng dùng cái thiếu thiện-căn phước-đức đó để kéo chúng ta trở về trong lục đạo luân hồi. 

Họ  có  thể  nói  rằng,  một  người  phải  tu  trong  vô  lượng  kiếp  mới  được  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc, chứ làm gì mà một hai ngày niệm Phật, một đời niệm Phật lại đi về Tây-

Phương. 



Thì hôm nay gặp được cơ hội này, xin chư vị hãy mạnh dạn nói rằng:  



 - À! Ngài cứ việc tu trong vô lượng kiếp nữa đi rồi đi về Tây-Phương sau cũng được! 

 Còn tôi, một đời này tôi quyết đi thẳng về Tây-Phương. Tại sao?... Tại vì trong vô lượng kiếp 

 tôi đã tu rồi!…  



Nếu như người đã có thiện-căn phước-đức tu được trong vô lượng kiếp,  mà vừa  nghe 

một người nói ra như vậy thì chao đảo tinh thần, liệng bỏ tất cả những thiện-căn phước-đức 

trong quá khứ đi, bây giờ lò mò tu lại thêm vô lượng kiếp nữa!... Xin thưa thật, không biết 

sau  khi  mãn  báo  thân  này  họ  có  cơ  duyên  gặp  lại  được  câu  A-Di-Đà  Phật  để  đi  về  Tây-

Phương hay không?!... 



Mong chư vị càng ngày càng vững “Niềm Tin”. Nhất định cùng nhau đi về Tây-Phương 

thành đạo Vô-Thượng…  



Nam mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 7) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Diệu  Âm  thường  hay  nói  với  chư  vị  rằng  Diệu  Âm  này  chính  thị  là  phàm  phu  tội 

chướng sâu nặng, cho nên không dám nhận lời khai thị đâu. Có thể nói là nhắc nhở, tọa đàm, 

hay bàn bạc gì đó thì được, chứ còn khai thị thì xin thưa là không dám. 



Trong cái cơ duyên chúng ta ngồi chung với nhau, tại một căn nhà không phải rộng mấy 

để niệm Phật với nhau, thì trong kinh Phật gọi đây là “Cơ-Duyên” hay là  “Nhân-Duyên”. 

Nhân-Duyên dù là nhỏ hay lớn vẫn là nhân-duyên, mà cái nhân-duyên này là niệm Phật để 

cùng nguyện vãng sanh thì nhân-duyên này thật sự là thù thắng. Trong kinh Phật nói rằng, 

thiện-căn phước-đức nhân-duyên giúp ta vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trong kinh Phật có nói thiện-căn phải đầy đủ, phước-đức phải đầy đủ, và nhân-duyên 

phải đầy đủ mới được vãng sanh!…  



Hôm nay ta có một cái tiểu nhân-duyên, ngồi chung với nhau. Nói là tiểu vì căn nhà này 

chật  hẹp,  chúng  ta  đi  kinh  hành  cũng  phải  vấp  lên  vấp  xuống.  Tuy  nhiên  chúng  ta  lấy  cái 

nhân-duyên này mà tìm cách xây dựng, củng cố, phát triển lên, thì nhờ cái nhân-duyên này 

nó sẽ nNy nở ra thiện-căn, tô bồi phước-đức, tô bồi nhân-duyên. Thì từ cái chỗ thiểu thiện-

căn, thiểu phước-đức, thiểu nhân-duyên này sẽ trưởng dưỡng thành đại thiện-căn, đại phước-

đức, đại nhân-duyên để đưa chúng ta có cơ hội vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc…  



Vì  chắc  chắn  chư  vị  cũng  đã  từng  đi  hộ  niệm  cho  người  khác.  Khi  hộ  niệm  cho  một 

người ở trong một căn phòng chật hẹp, không thể được bày biện trang nghiêm như thế này 

đâu, mà chỉ có một tấm hình A-Di-Đà để che cái tấm màn ti-vi, bên cạnh đó chúng ta cũng 

cố gắng dẹp dọn chén bát cho gọn lại một chút rồi niệm Phật. Rõ ràng đầu tiên đó chỉ là một 

tiểu  nhân-duyên.  Nhưng  vì  lòng  chân  thành,  lòng  thanh  tịnh,  lòng  quyết  cứu  độ  người  sắp 

sửa rời bỏ báo thân vãng sanh, chúng ta đã biến cái duyên nhỏ hẹp đó thành đại nhân-duyên .   



Cái thiện-căn của người bệnh đó đầu tiên  yếu lắm, vì lòng tin vẫn chưa vững! Nhưng 

nhờ  lòng  chân  thành  của  người  hộ  niệm  đã  trưởng  dưỡng  cái  lòng  tin  yếu  kém  của  người 

bệnh thành đại thanh-tịnh, đại chân-thành, hay nói rõ hơn là thành đại thiện-căn. 



Người bệnh có cái phước báu nhỏ bé vì đang bị ung thư nằm eo xèo trên giường bệnh, 

cũng đã biến thành đại phước-báu... Đi về Tây-Phương là người có  đại phước-báu. 



Cho nên “Đại” hay  “Tiểu” đều nằm ngay tại tâm này, chứ không phải ở ngoài. Ví dụ 

như có người đến đây tu học, họ thấy cái nhà này chật chội quá! Họ thấy nản lòng! Họ chê 

đủ thứ! Họ nói rằng tu hành kiểu gì mà kỳ lạ vậy!… Chùa không ra chùa! Nhà không ra nhà! 

Bồ đoàn thì xẹo lên xẹo xuống! Đường đi thì chật hẹp!... Họ chê đủ thứ!... Chê rồi thì họ rời 

bỏ nơi này. Rời bỏ đi thì cơ duyên nhỏ bé này sẽ biến thành cơ duyên tí-tẹo! Cơ duyên tí-tẹo 

thì không phải là chỗ đất tốt cho thiện-căn sinh trưởng. Thiện-căn không sinh trưởng được 

thì dù đầu tiên thiện-căn có lớn cho mấy, nó cũng bị hao hụt đi, mất mát đi. Dù có phước-báu 

lớn cho mấy đi nữa, thì phước-báu đó không thể nào trưởng dưỡng thành một thứ tư lương 

để về Tây-Phương được! 



Vì chê chán, chấp trước đó mà chúng ta rời bỏ chỗ niệm Phật, vô tình thiện-căn dù lớn 

tới đâu đi nữa cũng chỉ tiếp tục tụng một bài kinh, tụng một bài chú, niệm vài câu A-Di-Đà 

Phật để cầu xin phước-báu nhân thiên là cùng! Nghĩa là sao?... Nghĩa là phước-báu đó đáng 

lẽ được đi về Tây-Phương hưởng đại phước, bây giờ lại tiếp tục trôi lăn trong lục đạo luân 

hồi để hưởng cái tiểu phước. Một cái phước của con người còn trong cảnh tử tử sanh sanh!…  



Ngài  Ấn  Quang  nói,  “Nhiều  khi  đời  sau  ta  không  còn  là  thân  người  để  hưởng  phước 

 nữa”!  Cũng có lúc phước-báu thì lớn đó, nhưng Hòa Thượng Tịnh-Không nói,  “Nổi một cơn 

 sân giận lên thì đi xuống địa ngục”!  Xuống địa ngục rồi thì hưởng phước dưới địa ngục!…  

Hưởng  phước  dưới địa ngục bằng  cách nào?  Người  ta thì bị tra  tấn  một  vạn lần trong  một 

ngày,  còn  ta  chỉ  bị  tra  tấn  một  ngàn  lần  trong  một  ngày  thôi!  Rõ  ràng  là  bị  tra  tấn  ít  hơn 

người  ta  một  chút! Hoặc  là  có  lần  Hòa Thượng  nói,  “Làm  phước  thì  hưởng phước,  nhưng 

 dại khờ ngu si thì đi vào cảnh giới súc sanh để hưởng phước” . Có nghĩa là sao?... Ngài đưa 

ra  những  ví  dụ  như  một  con  chó  ở  trong  nhà  người  tỷ  phú,  nó  có  thể  sung  sướng  hơn,  nó 

hạnh phúc hơn, nó ấm cúng hơn nhiều người. Nhưng có được ấm cúng gì đi nữa thì nó vẫn là 

súc sanh! Vì chấp vào nghiệp ngu si, nên cứ mãi mãi mang thân súc sanh đời đời kiếp kiếp, 

không biết bao giờ mới thoát nạn!... 



Chính  vì  vậy  trong  kinh  Phật  nói  đến:  Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên.   Trong 

pháp  niệm  Phật  chúng  ta  thường  hay  nghe  nói:  Tín-Nguyện-Hạnh.   Thật  ra  nói  cách  nào 

cũng được cả. 



 - Thiện-Căn chính là niềm tin.  

 - Phước-Báu chính là câu phát nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

 - Nhân-Duyên chính là người mở lời niệm câu A-Di-Đà Phật.  



Qu ý vị nghĩ thử có đúng hay không? Nói cách nào cũng đúng hết trơn. 



Như vậy thì:  



 - Một người quyết lòng niệm câu A-Di-Đà Phật… Nhất định họ đã có đại Nhân-Duyên 

 rồi.   

 - Một người quyết lòng nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc… Nhất định họ đã có 

 cái Phước-Báu rồi  

 - Một người khởi phát niềm tin vững vàng vào câu A-Di-Đà Phật họ đã có đại Thiện-

 Căn rồi.   



Chính  vì  vậy  mà  xin  thưa  với  chư  vị,  mình  hiểu  được  đạo  lý  này  rồi  thì  tất  cả  chúng 

sanh trong pháp giới này dù trong quá khứ họ làm sai như thế nào đi nữa, nhưng bây giờ họ 

đã ngồi tại đây niệm câu A-Di-Đà Phật rồi!... Khung cảnh dù chật chội một chút, nhưng cái 

tâm này không thể chật đâu à!... Ngồi trong một cái nhà nhỏ, lâu lâu mình cảm thấy hơi ngộp 

ngộp, nóng nóng, nhưng khi về tới Tây-Phương, cảnh giới này không còn nữa đâu à!... Qu ý 

vị có thấy không? Nếu ở trong hoàn cảnh này mà họ thành tâm niệm một câu A-Di-Đà Phật, 

thì khi đến một đạo tràng mênh mông tráng lệ họ cũng niệm một câu A-Di-Đà Phật, hai câu 

niệm  A-Di-Đà  Phật  này  sẽ  có  phước-đức  vô  lượng  vô  biên  bằng  nhau,  không  có  gì  khác 

nhau. Hơn thế nữa, trong một cái môi trường nhỏ hẹp này mà tâm của họ thành, tâm của họ 

thiết, tâm của họ không còn chấp vào không gian này nữa, thì câu niệm Phật của họ thật sự 

nhiều khi đã có vô lượng vô biên công đức đến với họ rồi. 



Người  nào  nói  rằng  tôi  không  có  phước-đức,  hãy  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật  lên  thì  tự 

nhiên  phước-đức,  rồi  công-đức  sẽ  vươn  lên,  nó  vươn  lên  ào  ào  đến  chỗ  vô  lượng  vô  biên. 

Người nào nói rằng mình không có thiện-căn thì hãy thành tâm mà tin đi. Tin như thế nào?... 

A-Di-Đà Phật đã nói rằng chư vị hãy phát tâm niệm câu A-Di-Đà Phật cầu về Tây-Phương 

đi. Làm sao trước giây phút lâm chung phải buông hết tất cả, niệm danh hiệu của Ngài, niệm 

đến mười niệm để cầu vãng sanh mà Ngài không đưa về Tây-Phương Ngài thề không thành 

Phật. 



Xin thưa với chư vị, đừng niệm chi đến mười niệm uổng lắm, hãy niệm một niệm mà 

thôi.  Thành  tâm  niệm  một  niệm  mà  thôi  trước  khi  xả  bỏ  báo  thân,  chư  vị  cũng  được  vãng 

sanh về Tây-Phương. Chư Tổ thường hay nói “Một niệm mười niệm tất sanh” là như vậy. 



Cho  nên,  thiện-căn  phước-đức  cũng  là  đây.  Thiếu  thiện-căn,  thiếu  phước-đức  cũng  là 

đây. Tất cả đều ở chính chư vị hết. Đã đến đây rồi đừng nên bỏ mất cái đại thiện-căn, cái đại 

phước-đức, cái đại nhân-duyên, cái đại thành tựu đạo Bồ-Đề!... 



Xin chư vị nhớ lấy lời này để quyết định chúng ta cùng nhau vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 8) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng ta niệm  Phật là để vãng sanh về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Ta  muốn vãng  sanh  về 

Tây-Phương Cực-Lạc nên ta niệm Phật. Người không muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc nên không muốn niệm Phật. Vì không niệm Phật nên họ không được vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc!…  



Người  niệm  Phật  được  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  là  do   Thiện-Căn  Phước-

 Đức và  Nhân-Duyên đã hội tụ đầy đủ. Người không được vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc  thì  nhất  định,  nếu  không  thiếu  thiện-căn  thì  cũng  bị  khiếm  khuyết  phước-đức.  Nếu  có 

thiện-căn có phước-đức thì cũng mất nhân-duyên. 



Người trong đời này gặp được pháp môn “Niệm Phật” là có “Nhân-Duyên”. Có nhân-

duyên  mà  không  muốn  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  thì  nhất  định  một  là  họ  thiếu 

phước-đức hai là họ thiếu thiện-căn. Hồi trưa mình có nói sơ qua vấn đề phước-đức. Muốn 

biết phước-đức thì coi cách hành trì của họ. Phước-đức chính là làm thiện làm lành. 



Kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ  đã  xác  định  cái  phước-đức  của  người  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc là:  



 -  Thứ  nhất  là  phước  Nhân-Thiên:  Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

 không sát sanh, tu thập thiện nghiệp.  

 - Phước của Nhị-Thừa là: Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi.  

 -  Phước  của  Đại-Thừa  là:  Phát  Bồ-Đề  tâm,  thâm  tín  nhân  quả,  đọc  tụng  đại  thừa, 

 khuyến tấn hành giả.   



Những người làm phước họ sẽ được phước. Người được phước vãng sanh tức là trước 

những giờ phút lâm chung, họ cười hè hè, bớt đau, bớt bệnh... Những người mà cười hè hè ra 

đi, ngồi xếp bàn ra đi... đúng là những người có phước. Còn chúng ta thì thiếu phước một 

chút cũng ráng cố gắng phóng sanh, cố gắng làm thiện, cố gắng buông xả... để bớt cái nghiệp 

xấu đi. Chúng ta cũng được cái phước để vãng sanh, cũng cười mà cười trong cơn đau một 

chút cũng được... 



Còn Người thiếu thiện-căn là như thế nào?... Những Người mà trí huệ đã bắt đầu khai 

mở thì thuộc về người có thiện-căn. Khi mà trí huệ đã bắt đầu khai mở cũng dễ thấy lắm. 



Thứ nhất là người ta tin vào pháp môn Niệm Phật. Điều đầu tiên là họ tin vào câu A-Di-

Đà  Phật,  đó  thuộc  về  thiện-căn.  Người  mà  giảng  giải  kinh  điển  Phật  đúng  liễu  nghĩa  của 

Phật, đó là người có thiện-căn. Người giảng giải kinh Phật không đúng theo chơn nghĩa của 

Phật, nghĩa là nói lệch đi, giảng sai đi, tức là thiếu thiện-căn. Dựa vào đây mà truy nguyên 

thì mình có thể biết một người bị mất vãng sanh về Tây-Phương thuộc về phần nào... 



Ví  dụ  như  những  người  gặp được  pháp môn  Niệm  Phật,  gặp  được  câu  A-Di-Đà Phật, 

gọi  là  họ  có  nhân-duyên,  nhưng  mà  họ  không  tin,  thì  ta  biết  ngay  rằng,  “À!  Người  đó  có 

 nhân-duyên mà thiếu mất thiện-căn rồi”. Thiếu thiện-căn thì bắt buộc phải tu bồi thiện-căn. 

Tu bồi thiện-căn ở đâu?... Giới-Định-Huệ sẽ có thiện-căn. 



Có những người nghe được câu A-Di-Đà Phật tức là có nhân-duyên. Tin vào câu A-Di-

Đà Phật là có thiện-căn. Nhưng khi tu hành thì bị người này phá, người kia phá, người kia 

chống, người nọ chống, tạo mọi điều kiện để ngăn cản con đường tu hành của họ... thì ta biết 

người  này  có  thiện-căn,  có  nhân-duyên,  mà  thiếu  phước-đức.  Tại  sao  thiếu  phước-đức?... 

Trong đời trước, nhiều đời trước tu huệ thì nhiều mà tu phước thì ít. Vì tu phước ít cho nên 

thiếu phước. Thiếu phước cho nên bị cái vô-phước nó ngăn cản. 



Hiểu được chỗ này rồi, mình mới thấy một người mất phần vãng sanh nguyên do nằm ở 

chỗ nào? Dễ dàng, rõ ràng vô cùng, không còn lơ mơ lờ mờ nữa. Chính vì vậy mà đừng bao 

giờ thấy một bà già hiền hậu chất phát ngày ngày cầm tập vé số đi bán ngoài đường mà ta 

cho  họ  là  người  thiếu  thiện-căn.  Không  phải!  Nếu  mình  đến  hỏi:   Bác  có  tin  câu  A-Di-Đà 

 Phật  không?  Ồ!  Bác  tin  sống  tin  chết! ...  Thì  nhất  định  bà  này  có  thiện-căn,  vì  “Tín  năng 

trưởng dưỡng chư Thiện căn”  mà. 



Nghĩa là trong nhiều đời nhiều kiếp bà đã tu phước thiện, bà đã đọc kinh điển và thật ra 

cái tâm của người ta đã khai mở chút chút rồi, khai hơn những người không tin trong đó mà 

mình không hay. Tâm trí khai mở trong hoàn cảnh thiếu phước, nên dù có khai mà Bà vẫn 

phải cầm vé số đi bán! Bà cầm vé số đi bán, nhưng tối lại thì sẵn sàng đi hộ niệm cho người 

bệnh, nhất định bà ngồi từ đầu đêm cho đến cuối đêm niệm Phật. Vì thiếu phước-đức nhưng 

lòng  tin  của  họ  lại  vững  vàng,  họ  có  thể  niệm  Phật  trợ  duyên  cho  người  bệnh  vãng  sanh, 

niệm Phật từ đầu đêm đến cuối đêm không cần thay ca. Vô tình câu niệm Phật của họ sẽ tu 

bồi phước-đức cho họ. 



 - Tín năng trưởng dưỡng Thiện-Căn.   

 - Tín năng trưởng dưỡng Công-Đức.   

 - Tín năng trưởng dưỡng Phước-Thiện  của họ.  



Cho nên sau cùng rồi người này nhờ được thiện-căn, nhờ được cơ duyên niệm câu A-

Di-Đà  Phật.  Dù  thiếu  phước  nhưng  nhờ  trong  thời  gian  họ  thành  tâm  tu  hành,  thành  tâm 

niệm  Phật,  niệm  trước  người bệnh. Một  câu  A-Di-Đà  Phật  là vạn đức,  vạn  phước, nhờ thế 

mà sau cùng họ lại được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, nhiều khi được vãng sanh tự 

tại, không còn đau bệnh nữa. Không còn đau tức là có hưởng phước. 



Chúng ta cứ lấy căn bản của lời Phật dạy ra để xác định rằng ta là hạng người bị thiếu 

thiện-căn? Ta là hạng người bị thiếu phước-đức? Ta là hạng người bị thiếu nhân-duyên hay 

là được đầy đủ?... 



Còn về hình thức thì dù như thế nào đi nữa, chúng ta cũng chớ vội vã đánh giá sớm. Ví 

dụ như những người có phước, biết tu phước. Quá khứ có tu phước thì hiện đời đường tu của 

họ êm xuôi phẳng lặng, không ai ngăn cản. Người ta muốn lập một cái nơi ngon lành để tu 

hành là tự nhiên có khả năng lập liền. Ấy thế mà khi nghe đến câu A-Di-Đà Phật thì họ lặng 

lờ bỏ đi, họ không thèm nhìn tới. Mình biết ngay người này có phước nhưng mà thiện-căn 

của họ không có. 



Cho nên quý vị đừng bao giờ sơ ý thấy một người tu hành có vẻ êm xuôi thì cho rằng, 

“À!  người  này  thiện-căn  lớn  quá”.  Không  phải!  Không  phải! Không phải!…  Thiện  căn  nó 

được thể hiện qua “Niềm Tin” vào câu Phật hiệu của người đó. Cho nên:  



 - Có nhiều người có phước-đức lại thiếu thiện-căn.  

 - Có người có thiện-căn nhưng lại thiếu phước-đức.  

 - Có nhiều người gặp nhân-duyên mà có thiện căn thì người ta tin.  

 - Có nhiều người có nhân-duyên gặp câu A-Di-Đà Phật mà không tin, chứng tỏ rằng trí 

 huệ chưa chắc gì đã khai mở.  



Có thiện-căn tức là  có trí  huệ, dù trí  huệ ở  một  trình  độ nào đó  chưa biết?... Chính  vì 

vậy, chúng ta cần nên xác định rõ rệt. Tại sao trong đời này ta là một phàm phu, danh phận 

thì không có, nhưng mà ta quyết lòng chết sống vì câu A-Di-Đà Phật, nhất định quyết một 

đời này vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc?... Xin thưa thật ra là:  



 - Nhiều đời nhiều kiếp chúng ta đã vun bồi phước-đức rồi,  

 - Nhiều đời nhiều kiếp chúng ta đã có tu Giới-Định-Huệ rồi.   

 - Nhiều đời nhiều kiếp chúng ta đã cúng dường hằng sa Thánh rồi.  



Cho nên mới kết lại trong đời này ta được nhân-duyên gặp câu A-Di-Đà Phật và ta bám 

chắc, ta bám sát, ta bám vững để về Tây-Phương. 



Xin thưa với chư vị, thế gian có câu: "  Đắc thất nan truy họa phước". Ta ngồi ở đây tu 

hành như vầy, ta cũng có bị thất…  



 - Ta thất là thất cái gì?... Thất Casino. Ta không có giờ đi Casino.  

 - Ta thất là thất cái gì?... Không có giờ đi coi xi-nê.  

 - Ta thất là thất cái gì?... Ta không có được tới chỗ nào đó ngắm cảnh xem hoa...   



Ta bị thua người đời ở những chỗ đó. 



Còn những người được những thứ đó, họ tưởng rằng họ được hưởng nhiều quá? Nhìn 

những người niệm Phật, họ than rằng: “Trời ơi!... Những người đó sao cứ chui vào trong cái 

 nhà  mà tụng niệm  làm  chi  cho nhức đầu vậy?...”   Người ta  tưởng  rằng người  niệm  Phật bị 

thua  thiệt.  Thật  sự  ra  chúng  ta  chỉ  thua  họ  những  thứ  hưởng  thụ  đó,  nhưng  mà  ta  được  là 

được  có  Thiện-Căn ,   ta  hơn  họ  là  hơn  cái  Thiện-Căn  này.  Họ  không  tin  câu  A-Di-Đà  Phật 

nhưng ta tin được vào câu A-Di-Đà Phật. 



Một người bài bác câu A-Di-Đà Phật, họ nói,  Trời ơi!... Người trí huệ thông minh như 

 vậy tại sao lại niệm câu A-Di-Đà Phật?...   



Như  vậy  họ  thấy  chúng  mình  bị  mất!  Mất  chỗ  nào?  Mình  mất  ở  chỗ  không  tu  được 

những pháp cao quá! Không có nói năng được gì cho hay ho! Nhưng mà ta được chỗ nào?... 

Ta được câu A-Di-Đà Phật. Ta niệm câu A-Di-Đà Phật, chân thành thanh tịnh, để quyết lòng 

đi về Tây-Phương. 



Còn họ mất cái gì? Họ mất câu A-Di-Đà Phật! Họ có thể được phước của thế gian, tức 

là được nhiều người ủng hộ, yểm trợ, sự nghiệp có thể đề huề, thịnh vượng. 



Ta mất cái phước trước mắt này. Nhưng mà ta được cái gì?... Ta được là được đến lúc 

lâm chung ta hưởng cái phước đi về Tây-Phương. Còn họ không biết hưởng cái phước ở lúc 

lâm chung, nên họ không được đi về Tây-Phương đâu chư vị! Mà khi lâm chung họ hưởng 

cái cảnh...  Tùng nghiệp thọ báo!...  



Vì thế, Ngài Tịnh-Không dạy như thế này, “Ta tạo phước không được hưởng phước”. 

Đừng  nên  nghĩ  làm  phước  thì  phải  cầu  hưởng  phước.  Hưởng  được  phước  hữu  lậu  thì  sau 

cùng trụi lủi!… Bây giờ ta hãy cứ chịu thiệt thòi đi. Hòa Thượng Tịnh-Không nói,  đời này 

 càng chịu thiệt chừng nào ta càng được phước chừng đó. Có nghĩa là, ta chịu thiệt bây giờ, 

để cuối cùng khi nằm xuống ta đem tất cả cái phước đó hỗ trợ cho con đường vãng sanh của 

chúng ta.  Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên hội tụ ngay thời điểm lâm chung để chúng 

ta an toàn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc…  



Còn  nếu  chúng  ta  vội  vã  hưởng  cái  phước  này  thì  lúc  lâm  chung  chúng  ta  mất  hết 

phước. Nghĩa là đau bệnh! Đau đến quằn quại! Đau quằn quại mà không có người hướng dẫn 

nữa, thì chúng ta muốn cất lên nửa câu A-Di-Đà Phật cũng cất không được! 



Ta quyết định giữ lấy “Thiện-Căn”. Những lời nói nào sai kinh Phật nhất định đừng để 

nhập trong  tâm.  Nếu  để  nhập  những  lời nói sai kinh  Phật trong  tâm,  thì  ta  thuộc vào  hạng 

người không có thiện-căn! 



Như vậy hôm nay chắc quý vị đã rõ thế nào gọi là Thiện-Căn? Thế nào gọi là Phước-

Đức?  Thế nào  gọi  là  Nhân-Duyên  rồi  chứ?...  Nhân-duyên  là cơ  hội ngồi  tại đạo tràng  này 

niệm Phật. Thiện-căn là lý giải kinh Phật phải đúng. Nhất định không được sơ ý một điều. 

Phật nói niệm Phật vãng sanh, thì ta quyết lòng tin niệm Phật vãng sanh. Dù một vạn người 

đem tất cả những lý lẽ gì để bài bác, ta tin vẫn cứ tin, thì thiện-căn chúng ta đã có đầy đủ. 



Còn người nào nói: “Làm gì mà có chuyện hộ niệm vãng sanh?”.  Người ta nói sai kinh 

Phật kệ họ. Nói sai kinh Phật thuộc về hạng người không có thiện-căn, dù hình thức tu hành 

có gì đi nữa, thì cũng là sai!  Ly Kinh Nhất Tự Tức Đồng Ma Thuyết!...   



Τrong  kinh  Phật  thuyết  A-Di-Đà,  Phật  dạy  rằng:   “Người  nào  niệm  Phật  thì  lúc  lâm 

 chung A-Di-Đà Phật cùng chư Thánh Chúng hiện ra trước mặt người đó, tiếp dẫn người đó 

 vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc”. Ta căn cứ vào đây mà niệm Phật đi về Tây-Phương. Ta 

quyết lòng cầu nguyện vãng sanh Tây-Phương. Trong kinh A-Di-Đà Phật dạy bốn lần, nhất 

định bốn lần chứ không phải là ba lần, phải cầu nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Phải nguyện vãng sanh về Tây-Phương thì tất cả những nguyện khác chúng ta cho nó là thứ 

yếu.  Nghĩa  là,  có  duyên  thì  ta  làm,  không  có  duyên  thì  ta  không  để  trong  tâm.  Còn  lời 

nguyện vãng sanh thì nhất định phải giữ trong tâm này, không bao giờ ly ra. Giả sử dù có 

một người nào đó cũng đem kinh Phật ra chứng minh rằng, “Cầu là vọng”, thì ta cũng phải 

giữ vững tâm ý:  



-   À!...  Anh  nói  cầu  là  vọng!  Còn  tôi  nói  cầu  vãng  sanh  không  phải  vọng,  mà  đây  là 

 Chánh-Cầu…  Nhất  định  Phật  không  cho  ta  cầu  cái  gì  khác,  nhưng  Phật  lại  dạy  cầu  vãng 

 sanh Tịnh-Độ. Nhất định ta phải cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.   



Tâm nguyện vãng sanh vững vàng như vậy, thì chứng tỏ thiện-căn chúng ta đã có. 



Nếu  một  người  nào  đó  phước-báu  tràn  trề  mà  họ  không  chịu  niệm  Phật,  thì  chứng  tỏ 

rằng họ đã dùng phước-báu đó để cầu danh cầu lợi gì đó, chứ không phải sử dụng nó để khi 

xả bỏ báo thân này được hưởng cảnh đời đời cực lạc tại cõi Tây-Phương, thì phước-báu đó 

dù lớn cho mấy đi nữa cũng chẳng qua là đem tiền mà gói lấy cái quan tài đắc giá dưới nấm 

mồ mà thôi!... 



Vậy thì những người nào tiền bạc nhiều quá hãy lo tu hành đi, đừng sơ ý coi chừng đến 

khi chết xuống vì vướng vào đống tiền đó mà bị đại họa! Quý vị có nghe Hòa Thượng Tịnh-

Không kể chuyện ở bên Hồng-Kông có người tới khoe vàng với Ngài không? Vì chấp vào đó 

thì khi chết rồi dễ gì mà được siêu sanh! Dễ gì mà thoát ách nạn thành một con mọt chui vào 

đó mà giữ tiền! Có phước-báu tưởng là ngon, ai ngờ sau cùng thành đại họa!... 



Cần  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này.  Ta  có  thiện-căn  nên  mới  tin  câu  A-Di-Đà  Phật.  Ta  có 

phước-đức  nên  mới  ngồi  với  nhau  niệm  Phật,  và  làm  những  việc  thiện  lành  nhưng  lặng  lẽ 

không cần một người biết. Hãy âm thầm đem cái phước đó gởi về Tây-Phương. Gởi về Tây-

Phương thì lúc lâm chung A-Di-Đà Phật sẽ đem cái phước đó xuống đón ta về Tây-Phương 

để hưởng. Cơ hội hôm nay chúng ta đã gặp câu A-Di-Đà Phật, thì Thiện-Căn, Phước-Đức, 

Nhân-Duyên  đúng  như  trong  kinh  A-Di-Đà,  đức  Thế-Tôn  nói,  người  có  đủ  Thiện-Căn, 

Phước-Đức, Nhân-Duyên sẽ được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Ta phải gom trọn tất cả Thiện-Căn, Phước-Đức và Nhân-Duyên này đưa vào lúc xả bỏ 

báo  thân nhất định  không  trở lại  trong  cõi  Ta-bà này  nữa.  Một  đời  này  vãng sanh về  Tây-

Phương Cực-Lạc. 



Nếu những lời này làm cho chư vị vững tin, thì xin chúc mừng cho chư vị. Nhất định 

chư vị được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 9) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Phật nói nhờ ‘‘ Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên’’ đầy đủ mới vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc được. 



Có người dùng Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên để khuyến tấn chúng ta niệm Phật 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Cũng có người nghe đến danh từ Thiện-Căn Phước-Đức 

Nhân-Duyên  lại  đi  khuyên  chúng  sanh  đừng  nên  niệm  Phật,  tại  vì  không  dễ  gì  lấy  chút 

Thiện-Căn, chút Phước-Đức, chút Nhân-Duyên mà đi về Tây-Phương Cực-Lạc đâu… 



Cho nên cũng là một danh từ mà từ một góc nhìn khác lại thấy khác. Một người dùng 

danh từ thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên đầy đủ để vãng sanh thì họ khuyến tấn chúng ta 

hãy quyết lòng vãng sanh. Nếu có thiện căn ít thì bây giờ tô bồi thiện căn đi, để được về Tây-

Phương.  Nếu  có  phước-đức  ít  thì  hãy  tô  bồi  phước-đức  đi,  để  đủ  phước-đức  đi  về  Tây-

Phương.  Nếu  chưa  có  nhân-duyên,  thì  hôm  nay  đã  gặp  câu  A-Di-Đà  Phật  tức  là  có  nhân-

duyên  rồi  đó,  mau  mau  kết  hợp  nó  lại  để  đi  về  Tây-Phương.  Nhờ  thế  mà  một  người  được 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Một người cũng nghe đến đại Thiện-Căn, đại Phước-Đức, đại Nhân-Duyên lại sớm có 

cái  tâm  tiêu  cực!  Họ  nói  rằng,  quý  vị  không  đủ  thiện-căn,  không  đủ  phước-đức,  không  đủ 

nhân-duyên  đâu,  thôi  đừng  đi  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  làm  chi.  Một lời nói  làm  đoạn  mất 

con đường thành đạo của chúng sanh!... 



Cho  nên, khuyến  tấn  lên,  dù người được khuyến  tấn  chưa  chắc  gì  họ đã đủ  thiện-căn, 

phước-đức, nhưng cơ hội này tạo niềm tin cho chúng sanh. Khi tạo niềm tin cho chúng sanh 

thì vô tình niềm tin của mình cũng tăng trưởng. ‘‘ Tín năng trưởng dưỡng chư thiện căn’’. 

Nhờ  mình  tô  bồi  tín  tâm  cho  mọi  người  mà  làm  cho  thiện-căn  của  chính  mình  cũng  tăng 

trưởng lên hồi nào không hay. 



‘‘ Tín năng trưởng dưỡng chư thiện căn’’.  



Mình thấy một người kia phước báu ít quá, đang đi bán bánh ú ở ngoài đường. Có người 

thì đang lượm rác... Rõ ràng họ đâu có phước báu! Nhưng mình vẫn cứ khuyến tấn đi. Hãy 

nói, ở đây phước báu không có, về Tây-Phương thì phước báu vô lượng. Quyết lòng tin đi, 

xúi  dục  họ,  làm  cho  người  bán  bánh  ú,  người  bán  vé  số,  một  người  lượm  rác...  đang  lang 

thang  ngoài  đường  quyết  lòng  niệm  Phật,  tin  tưởng  vững  vàng.    ‘‘Tín  vi  đạo  nguyên  công 

 đức mẫu’’.  Khi lòng tin của người đó thanh tịnh, lòng tin của người đó tràn đầy thì tự nó tạo 

ra  công  đức.  Tức  là,  nhờ  lòng  tin  đó  mà  nảy  sanh  ra  công  đức.  Công  đức  mà  còn  sanh  ra 

được, huống chi là phước-đức. 



Hỏi rằng, phước-đức là như thế nào?... Công đức là như thế nào?... 



Một  người  lượm  rác  thì  không  có  phước-đức.  Nhưng  cái  tâm  họ  thành,  tâm  họ  tin 

tưởng, tâm họ chí thành chí kính. Họ đem cái tâm thành đó hồi hướng về Tây-Phương Cực-

Lạc, thì cái tâm thành đó, chút phước-đức từ lòng thành đó đã biến thành công đức. 



Còn  nếu  chúng  ta  nghĩ  rằng,  ‘‘ À!…  Bà  đó  không  đủ  phước-đức!  Ta  có  bạc  tỷ  dollars 

 đây, ta mới có phước-đức’’.  Khoe cái đó ra!... Thật ra phước-đức hữu lậu vẫn là thứ phước-

đức hữu lậu! Sau cùng chính cái phước-đức đó nó trói mình lại trong lục đạo luân hồi! Như 

ngài Tịnh-Không nói, tiền bạc nhiều quá coi chừng vì đắm vào tiền tài này, sau cùng không 

cách nào rời khỏi được đống tiền mà đành chịu nạn! Một đời hưởng phước để vạn đời chịu 

khổ! Lý do vì chính tâm của mình đã đi sai đường! 



Từ đâu mới tăng được thiện-căn phước-đức lên?... Xin thưa với quý vị, thật ra là từ một 

niềm  tin  này  mà  khởi  phát  lên.  Tín!...   Cái  lòng  tin  này  là  mẹ  sinh  ra  công  đức.  Một  chút 

phước-đức này, lấy lòng thành gửi về Tây-Phương thì phước-đức biến thành công-đức. 



Đi  tới  một  chỗ  động  đất, người  ta  thì bỏ tiền ra bố thí triệu  triệu…  Họ lên danh  sách 

này, lên danh sách nọ. Phóng viên, truyền hình tới phỏng vấn đăng tin. Một người không có 

một  đồng  bạc  nào,  thấy  hoàn  cảnh  chúng  sanh  khổ  quá,  đưa  ra  một  ổ  bánh  mì  cho  người 

nghèo khó  mà  tâm  chân  thành...  coi  chừng ổ  bánh  mì  này  có công đức còn ngon lành  hơn 

những người bỏ bạc triệu ra đó... 



Cho nên, công đức lớn hay nhỏ là do cái tâm thành của một người chứ không phải là cái 

số lượng đưa ra. Một người bỏ ra bạc triệu nhưng thật ra gia tài họ tới bạc tỷ, thì số bạc triệu 

đó đâu đánh giá cao bằng một người chỉ có một đồng mà dám bỏ ra chín mươi xu để cho 

người khác đỡ đói, tức là họ nhịn đói mà giúp cho người khác. Chính cái lòng thành này nó 

châu biến pháp giới. 



Trong  kinh  Phật  có  câu,  ‘‘ Tâm  Bao  Thái Hư’’,  tâm  mở  rộng  ra  thì  ‘‘ Lượng  châu  sa 

 giới’’. Giảng về Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên, có nhiều người nói: ‘‘ Bà ơi! Bà hãy 

 lo tu thiện-căn đi, tu phước-đức đi để đời sau tu tiếp. Tu đến vạn kiếp sau, khi nào thiện-căn, 

 phước-đức đầy đủ rồi, bà mới về Tây-Phương được’’!...  Giảng  giải như vậy, vô tình dẫn dắt 

một người vốn đã nhiều nghiệp chướng, lại tiếp tục lăn lộn trong nghiệp chướng để tạo thêm 

nghiệp chướng mới nữa, thì ngày nào họ mới có khả năng vượt thoát sanh tử luân hồi đây?... 



Trong khi biết rằng:  À! Bà ơi! Thiện-căn, phước-đức của bà ít quá! Thì bây giờ tôi chỉ 

 cho bà cách tô bồi thiện-căn, phước-đức nhé. Tô bồi như thế nào?.  



 Niệm Phật một câu, phước sanh vô lượng.  

 Lễ Phật một lễ, tội diệt hằng sa. 



Hãy đến Niệm Phật Đường mà niệm Phật với tôi đi. Hãy thành tâm niệm một câu A-Di-

Đà Phật đi thì phước tăng vô lượng. Mà niệm với lòng chân thành, chí kính, thì cái phước-

đức này không còn là phước-đức hữu lậu nữa đâu bà, mà là công đức vô lượng vô biên đó. 



Lễ Phật với tôi đi bà ơi! Lễ Phật với tôi đi ông ơi! Lễ Phật một lễ tội diệt hằng sa. Bao 

nhiêu nghiệp chướng trùng trùng nhờ lòng thành lễ Phật mà nó tuôn ra hết. Niệm Phật một 

câu đem công đức vào... Lễ Phật một lễ tuôn nghiệp chướng ra... 



Bây  giờ,  chư  vị  hỏi  lại,  thiện-căn  phước-đức  ở  đâu?...  Ở  ngay  chỗ  chí  thành  chí  kính 

niệm Phật này chứ đâu. Tại sao chúng ta không biết giúp cho người ta con đường tạo thiện-

căn phước-đức để đi về Tây-Phương?... ‘‘ Vạn pháp Nhân-Duyên sanh’’. Một người trong 

cuộc  đời  này  gặp  cái  Nhân-Duyên  này,  và  nhờ  thiện  trí  thức  chỉ  đường  dẫn  lối,  họ  ngộ  ra 

đường đạo. Nhân-Duyên sanh ra vạn pháp... Vạn pháp được sanh ra từ một người phàm phu 

tục tử này đã gặp được Nhân-Duyên hôm nay mà trở thành một vị đại Thượng-Thiện-Nhân 

trên cõi Tây-Phương. 



Một người cũng trong hoàn cảnh này, gặp được nhân-duyên này, lại bị người ta gạt mất 

con  đường  siêu  sanh  Tịnh-Độ!  Niềm  tin  bị  đoạn  rồi,  lòng  nghi  nảy  sanh  ra!  ‘‘ Nghi’’  thì 

duyên với ‘‘ Nghi’’. Một niệm nghi ngờ sanh ra, hàng vạn nghiệp chướng bao trùm họ lại. Rõ 

ràng ‘‘ Mê’’ mới nghi! Chứ ‘‘ Ngộ’’ bao giờ lại nghi?... 



Phật pháp đã dạy ta ‘‘ Đoạn nghi sanh Tín’’. Hãy tìm mọi cách đoạn cái lòng nghi của 

chúng sanh đi, để giúp cho họ sanh cái tín tâm ra. Có sanh được tín tâm, thì thiện-căn theo đó 

mà tuôn trào ra, phước-đức theo đó mà trưởng dưỡng lên. Bây giờ không có phước-đức cũng 

sẽ có phước-đức, không có thiện-căn cũng sẽ có thiện-căn. Tại sao vậy? Tại vì chắc chắn bản 

lai  của  người  đó  là  Phật.  Phật  là  Lưỡng-Túc-Tôn.  Quý  vị  có  hiểu  chỗ  này  không?  Lưỡng 

Túc Tôn không phải là hai chân, mà Trí-Huệ và Phước-Đức có đầy đủ. Trí-Huệ và Phước-

Đức đã có đầy đủ mà họ không biết sử dụng, chỉ vì họ đã lỡ mê rồi mà không biết đó thôi! 

Vì không biết nên họ cứ tiếp tục đi theo con đường thiếu phước-báu!... Thật là oan uổng!... 



Chứ nếu họ ngộ ra một cái thử coi… Một viên ngọc Như-Ý vô giá đó, tất cả mọi người 

chúng ta đều có. Mọi người đều có, thì hãy chỉ cho họ mau mau lượm viên ngọc đó lên đi. 

Họ lượm viên ngọc đó đưa lên, họ trở nên một người quý vô giá. Vô giá về phước-đức, vô 

giá về thiện-căn. 



Hôm qua  mình nói thiện-căn thuộc về Trí-Huệ. Trí huệ đó ở đâu? Viên ngọc đó chìm 

trong bùn đen, không thể phát quang! Mình tưởng rằng họ không có trí huệ! Nhưng chư Phật 

đã thấy rõ ràng, viên ngọc đó từ vô thỉ đến bây giờ vẫn là như vậy, và đến vô chung trong 

tương lai cũng là như vậy. Đối với một con vật cũng vậy. Đối với một con người cũng vậy. 

Ví  như  con người  này  vụng  dại  tái  sinh vào  hàng  súc  vật,  thì con  súc  vật  này  vẫn có  viên 

ngọc như-ý đó. Nó vẫn là như vậy, không mê, không ngộ, không tăng, không giảm... 



Xin thưa với chư vị, xét cho cùng ra, thiện-căn phước-đức vẫn ở tại tâm này, không phải 

ở ngoài. Nếu nghi ngờ lời Phật thì mình đã đánh mất thiện-căn của mình rồi. Nếu tin tưởng 

lời Phật thì mình trưởng dưỡng thiện-căn của mình lên. Mình quyết lòng đem cái viên ngọc 

như-ý mình đưa ra thì lập tức viên ngọc phát quang. Nếu mình đưa không được, thì nhờ chư 

đạo hữu tới tìm cách khai thị, giảng giải, hóa gỡ những gút mắt sai lầm để cho khơi nó lên. 

Dù cho có bị dìm ở trong bùn đen ngàn năm, khi vừa khơi lên, viên ngọc tự nhiên sẽ phát 

quang. Nên nhớ, viên ngọc không bao giờ bị ô nhiễm cả. 



Cho nên, cũng là thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên đó, lại gặp một người mê mờ, đem 

cái thiện-căn của mình tiếp tục dấu đi, đem cái phước-đức của mình tiếp tục dấu đi. Để rồi 

tiếp tục hưởng những cái mê mờ, những cái thiếu phước!... 



Còn nếu chúng ta nghe lời Phật thì khác. Phật nói sao?... 



 Khi Ta thành Phật, mười phương pháp giới chúng sanh nghe đến danh hiệu của Ta, dẫu 

 cho người đó tội lỗi bao nhiêu… 

  

Tội lỗi là những gì?... Là người mê muội đó, là người thiếu thiện-căn đó, là người thiếu 

phước-đức đó...  Thiếu  là tại  người  ta quên  mất  của  quý  mà  thiếu đó!  Tại  mê  mà  thiếu đó! 

Chứ nếu họ tỉnh ngộ thì làm sao thiếu được? 



 Niệm danh hiệu Ta đi, quyết lòng cầu nguyện vãng sanh về nước Ta đi... 



Có chút thiện lành gì mà nhớ được đó, từ sáng đến chiều mình làm được phước thiện gì 

đó, chút xíu như vầy chứ mấy!... Thật ra cái đó cũng chỉ là chút quà tượng trưng cúng dường 

trên cõi Tây-Phương chứ đâu có là bao nhiêu!... 



 Gởi về nước Ta đi. Niệm mười niệm, cầu sanh về nước Ta. Ta không tiếp dẫn về nước 

 Ta, Ta thề không thành Phật.  



Tại sao không chịu nghe lời Phật giúp cho chúng sanh tạo thêm thiện-căn phước-đức để 

trong nhân-duyên này họ được về Tây-Phương? 



Có người cứ nằm đây mà mơ tưởng một ngày nào đó sẽ có thiện-căn, có phước-đức mới 

làm đạo. Xin thưa với quý vị, có nhiều người nghĩ vậy đó: ‘‘ Bây giờ bảo tôi đi khuyên người 

 niệm Phật… Tôi không khuyên đâu’’. Hỏi tại sao vậy? ‘‘ Tại vì bây giờ cái năng lực của tôi 

 dở quá! Anh hãy chờ cho tôi một thời gian nữa, khi năng lực tôi mạnh rồi, khi năng lực tôi 

 đủ rồi thì tôi mới đi ra làm đạo’’...   



Tôi chắp tay lại: Cảm ơn!... Tôi tán thán cái lời hứa của anh, nhưng tôi không theo anh, 

không tán thán việc làm của anh!... Vì xin hỏi anh, khi nào năng lực của anh mới đủ vậy?... 

Khi nào năng lực của anh mới mạnh vậy?... Xin nhắc nhở anh rằng, một khi anh nghĩ rằng 

anh đã có năng lực, thì coi chừng… xin lấy lời của ngài Tịnh-Không ra nói: 

  

 - Khi quý vị thấy mình có một năng lực... Khi quý vị nghĩ mình đã chứng đắc... Khi quý 

 vị nghĩ mình đã thành đạo... Thì coi chừng quý vị đã bị t1u hỏa nhập ma rồi!... 



Trong  khi  ngài  Ấn-Quang  dạy  ta  điều  gì?...  ‘‘Chí  Thành-Chí  Kính’’.   Ngài  có  dạy  là 

phải chứng đắc trước rồi mới đi khuyên người niệm Phật đâu? Mà Ngài nói: 



 -  Khi  ta  biết  con  đường  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc  là  con  đường  giải 

 thoát, thì nỡ lòng nào để cho thân bằng quyến thuộc, anh em của chúng ta tiếp tục chìm đắm 

 trong  bể  khổ  sông  mê? ...  Khuyên  người  niệm  Phật  cầu  về  Tây-Phương  là  giúp  cho  một 

 chúng sanh phàm phu thành bậc Chánh-Giác.. . 



Ta là một phàm phu, sẵn sàng đi khuyên một vị phàm phu. Tại vì chúng ta đồng cảnh 

ngộ với nhau thì dễ hiểu nhau. ‘‘ Đồng hoạn tương thân’’. Cùng hoạn nạn mình thương yêu 

nhau. Mình không muốn đọa lạc, thì cũng không nỡ nào để cho người thân của mình bị đọa 

lạc… 



Thành ra, mình nên nói: ‘‘ Thôi!... Mẹ ơi! Niệm Phật đi!... Cha ơi! Niệm Phật đi!... Anh 

 ơi! Niệm Phật đi!... Con cũng niệm Phật để được vãng sanh. Cha cũng niệm Phật để được 

 vãng sanh. Chị niệm Phật cũng được vãng sanh… Chúng ta toàn là phàm phu, nhưng nhờ A-

 Di-Đà Phật đưa ta về Tây-Phương thành đạo’’. 



Cho nên,  ‘‘ Khuyên người  niệm  Phật  cầu về  Tây-Phương là giúp  cho  người phàm phu 

 tục tử thành bậc Chánh-Giác. Công đức này vô lượng vô biên... ’’. Rõ ràng, có bao giờ Ngài 

nói  rằng,  khi  nào  ta  chứng  đắc  rồi  mới  được  khuyên  người  niệm  Phật  đâu?  Không  có!… 

Hoàn toàn chư Tổ không có nói như vậy. Ấy thế nhiều người học Phật mà: 



 - Không chịu lấy lời Tổ ra làm chun mực cho mình đi. 

 - Không chịu lấy lời Phật ra làm cái gương cho mình soi.  

 -  Không  chịu  lấy  những  lời  của  chư  vị  Thánh  Tăng  ra  mà  làm  kim  chỉ  nam  hành 

 đạo. 



Mà cứ lấy toàn những thứ ‘‘Sở Tri Kiến’’ của mình ra mà nói, để dẫn dắt chúng sanh đi 

trên con đường mông lung vô định hướng! Vô lượng vô biên chúng sanh, ngày ngày, giờ giờ, 

từng sát-na đi xuống tam ác đạo, khổ đau bất tận! Ta không thương họ, tìm cách cứu họ, mà 

bây giờ lại còn bày vẽ cho họ đi theo cảnh giới đau khổ đó nữa!... 



Ngài  Ấn  Quang  nói :  Làm  sao  có  thể  chờ  đợi  đến  đời  sau?  Đời  sau  coi  chừng  thân 

 người không lấy lại được!... Ấy thế mà có người dám nói, hãy tìm chút phước đi để đời sau 

tu  tiếp.     Ngài  Tịnh  Không  nói:   Tu  Phước  thì  hưởng  Phước.  Nhưng  ngu  si  thì  thành  súc 

 sanh để hưởng phước.  Khi thành súc sanh thì tiếp tục mê. Tiếp tục mê thì Phật chỉ đàn kiến 

mà nói với Ngài A-Nan rằng:  ‘‘Bảy đời Phật rồi, con kiến vẫn là con kiến... ’’!  



Xin chư vị hiểu cho Thiện-Căn, Phước-Đức ở tại niềm tin. Giữ vững niềm tin thì được 

vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Lúc  đó  chư  vị  sẽ  thấy  rõ  ràng  thế  nào  là   Thiện-Căn, 

 Phước-Đức, Nhân-Duyên đầy đủ. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 10) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là sự thật, quyết không thể nghi ngờ! Quyết không 

thể nghi ngờ, thì bắt đầu từ đây phải chuNn bị tất cả hành trang để đi về Tây-Phương Cực-

Lạc. 



Trong  đó niềm  tin là  khởi  sự  cho  tất  cả những  gì  chúng  ta  cần  phải  trang bị đầu  tiên. 

Người muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì nên nhớ rất rõ lời này:  



 Nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật.  

 Niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật.   



Người không muốn về Tây-Phương thì quên câu này cũng được, không sao! Người biết 

rằng trong vô lượng kiếp qua, ta bị đọa lạc trong sáu đường luân hồi sanh tử, trong đó chắc 

rằng ta cũng đã trải qua ba đường ác đạo. Trong đường ác đạo khổ lắm!… Dễ sợ lắm!... Nay 

gặp  cơ  duyên  này,  quyết  tâm  đi  về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Người  quyết  tâm  đi  về  Tây-

Phương Cực-Lạc, thì nhất định, không được sơ ý quên câu nói:  



 Nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật.  

 Niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật.   



Nếu  những  người  khinh  thường  chuyện  lục  đạo  luân  hồi,  nếu  những  người  không  sợ 

tam ác đạo, nghĩ rằng là tam ác đạo có vô lượng vô biên chúng sanh trong đó, mình tới tham 

gia với họ cho đồng tình, đồng nghĩa... thì có quyền không chú ý đến câu:  



Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật.    

Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật .   



Câu này có nghĩa là sao?... 



‘‘Nhất Niệm’’ là  một niệm. Một niệm  mà  muốn tương ứng với con đường vãng sanh 

Tây-Phương Cực-Lạc, thì một niệm đó phải là niệm ‘‘A-Di-Đà Phật’’. 



‘‘Niệm Niệm’’ tương ưng là có nhiều niệm. Nhiều niệm  mà  muốn tương ưng với con 

đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì niệm niệm đó phải là niệm niệm Phật, không có 

gì khác. 



‘‘Nhất Niệm Tương Ưng’’ có nghĩa là: Giả sử cuộc đời này chúng ta sắp sửa tàn rồi, 

chỉ còn có thời gian đủ để niệm được một niệm mà thôi tương ưng để về Tây-Phương Cực-

Lạc, thì một niệm đó phải là niệm ‘‘A-Di-Đà Phật’’. Nếu sơ ý, chỉ còn trong một giây nữa là 

mình tắt hơi, mà khởi ra một cái niệm gì khác, thì niệm khác đó gọi là ‘‘ Bất Tương Ưng! ’’. 

Bất tương ưng thì không thể nào về Tây-Phương Cực-Lạc được. 



‘‘Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật’’ có nghĩa là sao?... Có nghĩa là khi ta có 

cơ duyên gặp được câu A-Di-Đà Phật, ta có thời gian huân tu để thành tựu. Nếu muốn thành 

tựu con đường nào khác thì có thể lơ là câu niệm Phật, nhưng một người thật sự muốn đi về 

Tây-Phương Cực-Lạc thì từ đây cho đến ngày mình xả bỏ báo thân, tức là đến một hơi thở 

cuối cùng, thì phải niệm niệm liên tục, tương tục... tương tục... tương tục câu A-Di-Đà Phật, 

đừng  nên  xen  những  niệm  khác.  Đó  là  ý  nghĩa:   Nhất  hướng  chuyên  niệm  A-Di-Đà  Phật 

 vậy.   



Chính vì thế, nếu chư vị nghĩ rằng, trong một đời này, ta cần phải về Tây-Phương Cực-

Lạc, thì xin chư vị cứ nhắc hoài câu này trong tâm. 



 Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật. 

 Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật. 



Một niệm mà muốn tương ưng với đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật để về Tây-Phương 

thì niệm đó là niệm A-Di-Đà Phật. Nhiều niệm, thời gian mình còn nhiều năm nhiều tháng, 

muốn sau cùng được một niệm tương ưng là phải từ đây huân tu câu A-Di-Đà Phật, để câu 

A-Di-Đà  Phật nhập vào  tâm.  Sau  cùng  ta  khởi  được  một  niệm,  một  niệm  cuối  cùng  tương 

ưng: ‘‘Niệm Niệm Phật’’... Câu này vô cùng quan trọng. 



Chính vì vậy  mà trong pháp môn Niệm  Phật, chư Tổ luôn luôn nhắc nhở chúng sanh, 

nhất là nhắc nhở hàng hạ căn chúng ta không được rời câu A-Di-Đà Phật trong tâm. 



Ngài Ấn-Quang Đại Sư nói: Từ sáng đến chiều, phải giữ trong tâm câu A-Di-Đà Phật. 

Ở những nơi trang nghiêm thanh tịnh như Niệm Phật Đường, hãy niệm lớn tiếng câu A-Di-

Đà Phật. Ở những chỗ không trang nghiêm, không thanh tịnh, hãy niệm thầm câu A-Di-Đà 

Phật. 



Tức là niệm lớn hay niệm nhỏ, cũng niệm câu A-Di-Đà Phật. Ngài nói vào trong nhà vệ 

sinh, nhà xí, cũng phải niệm A-Di-Đà Phật. Không được gián đoạn, nhưng mà chỗ đó là chỗ 

không trang nghiêm thì phải niệm thầm. 



Ngài Ngẫu-Ích Đại Sư dạy, niệm Phật điều quan trọng là niệm cho sâu .  Niệm sâu này 

chính là ‘‘ Một Niệm Phật Tương Ưng’’ với đại nguyện của A-Di-Đà Phật. 



 - Một là tin tưởng.   

 - Hai là phát nguyện.   

 - Ba là trì giữ câu A-Di-Đà Phật trong tâm.   



Các Ngài nói lên nói xuống cũng giống hệt như vậy. Niệm tương ưng chính là cái niệm 

có ‘‘Tín’’, có ‘‘Nguyện’’ và niệm câu A-Di-Đà Phật liên tục không ngừng trong tâm. Nếu 

một người trong đời mạt pháp này, hạ căn như chúng ta, mà lơ là câu A-Di-Đà Phật, không 

chịu chuyên niệm câu A-Di-Đà Phật. Muốn thử cái này một chút, thử cái kia một chút... thì 

nhất định niệm này không phải là cái niệm tương ưng! Không niệm tương ưng thì nhất định 

không có tương hợp với đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật, sau cùng là có thể bị trở ngại!... 

Không biết là cơ duyên cuối cùng của chư vị có được may mắn như những người mà chúng 

ta đã hộ niệm cho người ta vãng sanh hay không? 



Ngài Liên-Trì Đại Sư diễn tả câu:  

  

 Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật. 

 Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật. 



Như  thế  nào?...  Mỗi  Ngài  có  một  cái  cách  giải,  hay  lắm.  Nhưng  quý  vị  đưa  ra  mà  so 

sánh thì giống hệt với nhau, chứ không khác. 

Ngài  nói,  ‘‘ Tam  tạng  thập  nhị  bộ’’  là  ba  tạng  kinh  điển,  mười  hai  phần  giáo  của  đức 

Thế-Tôn giảng dạy trong bốn mươi chín năm, ai muốn ngộ, thì cứ bỏ công sức ra mà ngộ. Ai 

muốn  đại  khai  viên  giải,  thì  cứ  việc  nghiên  cứu,  không  cấm.  Tại  vì  kinh  Phật  không  được 

quyền cấm. 



‘‘ Bát vạn tứ thiên hạnh’’, tức là Ngài chỉ cho tám mươi bốn ngàn pháp môn tu tập của 

đức Thế-Tôn nói trong kinh điển, ai muốn tu trì cứ việc tu trì, ai muốn hành cứ việc hành. 

Đây  là  điều  tốt,  chứ  không phải  xấu.  Còn  riêng  Ngài  thì bốn  chữ  A-Di-Đà  Phật  nhất  định 

không ly. ‘‘ Bốn chữ A-Di-Đà Phật nhất định không ly’’, chính là:  



Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật.    

Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật .   



Ngài niệm Phật mà trong sách ghi lại rằng, dưới chiếc chiếu Ngài ngồi niệm Phật nảy 

lên những hạt xá lợi. Quý vị tưởng tượng, một vị Đại Sư mà các Ngài làm như vậy, để lại 

cho chúng ta những lời khai thị tuyệt vời! 



Ngài Ưu-Đàm Đại Sư giảng nghĩa câu:  

  

 Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật. 

 Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật. 



Như thế nào?... Ngài nói như thế này:  



 - Lúc giận niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc buồn niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc vui niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc đói niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc no niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc đi niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc nằm niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc bị người ta mắng niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc được người ta khen niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc thắng thế niệm câu A-Di-Đà Phật.   

 - Lúc thất bại niệm câu A-Di-Đà Phật.  



Thời thời khắc khắc trả lời bất cứ mọi hiện tượng xảy ra trong đời bằng câu A-Di-Đà 

Phật. 



Quý vị coi, Diệu Âm đem những lời các Ngài để giảng nghĩa câu này. Nhưng thật ra, tất 

cả những lời răn dạy của các Ngài về hình tướng thì khác, người này nói khác, người kia nói 

khác,  kinh  Phật  nói  khác...  nhưng  chỉ  khác  trong  lời  nói,  còn  ý  nghĩa  thì  hoàn  toàn  tương 

đồng với nhau. Các Ngài nói ra những lời mạnh mẽ như vậy để chi?... Để một người trong 

thời mạt pháp này và thuộc hạng người hạ căn phàm phu nhớ rằng, nếu không áp dụng câu:  

  

 Nhất Niệm Tương Ưng Nhất Niệm Phật. 

 Niệm Niệm Tương Ưng Niệm Niệm Phật. 



Thì coi chừng không còn lối thoát nào khác ngoài đường lục đạo luân hồi, sáu đường 

sanh  tử.  Ta  học  Phật,  ta  biết  chắc  chắn  rằng  khi  cái  xác  thân  này  chết  đi,  nhưng  chúng  ta 

không chết, đời-đời kiếp-kiếp, vẫn là vô sanh vô tử. Cái oái oăm là ta sẽ sanh lại trong cảnh 

giới nào đây? Sướng hay khổ? Chịu những ách nạn gì đây?... Nếu người học Phật ngộ ra chỗ 

này,  thì  sợ  đến  toát  mồ  hôi!  Vì  sao?...  Vì  nghiệp  chướng  sâu  dày,  oan  gia  trái  chủ  chập 

chùng, trí huệ quá ư là mê mờ!... Nhất định tất cả những cái duyên này, cái nhân này, toàn bộ 

là đi vào trong sáu đường tử sanh sanh tử, mà xin thưa thật rằng, trong đó hết chín mươi chín 

phần trăm (99%) là tam ác đạo, chứ không phải là tam thiện đạo! 



Chính vì thế, nếu chúng ta sơ ý, không chịu hiểu đạo, không chịu ngộ đạo, không chịu 

giật mình tỉnh ngộ, cứ lầm lũi lầm lũi theo đoàn người thế gian đi vào trong hầm lửa, thì xin 

thưa  với  chư  vị  rằng  ba  cái  điểm  Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên  này  quá  thù  thắng, 

nhưng  mà  không giúp ích  gì được chúng ta  cả.  Đời  sau chúng  ta vẫn bị  nạn,  mặc  dù  ngày 

hôm nay, giờ phút này, chúng ta niệm Phật. 



Niệm Phật mà không quyết lòng về Tây-Phương thì đây chỉ là ‘‘ Nhất Niệm Bất Tương 

 Ưng’’!...  Nhất định sẽ không tương ưng với đại nguyện đức A-Di-Đà Phật, không có cảm 

ứng!... 



Niệm niệm! Mình niệm rất nhiều! Đến ngày hôm nay đã gần bốn-năm ngày rồi, mình 

niệm Phật quá nhiều trong suốt bảy ngày liên tục. Mình niệm khan tiếng, nhiều lúc cũng có 

nhiếp  tâm.  Nhưng  nhiếp  tâm  mà  bất  tương  ưng,  tại  vì  con  đường  mình  đi  không  muốn  về 

Tây-Phương!  Tại  sao  vậy?...  Vì  niềm  nghi  ngờ  đã  khởi  lên  trong  tâm  này,  niềm  tin  tưởng 

không vững. Niềm tin tưởng không vững, thì khi mình đọc ‘‘ Nguyện sanh Tây-Phương Tịnh-

 Độ trung’’ chỉ là nguyện thử, là nguyện giả, là nguyện để khỏi bị mích lòng những vị bên 

cạnh! Nhất định những lúc chư vị niệm Phật này, chắc chắn cũng tạo ra cái nhân, nhưng là 

cái nhân trong vô lượng kiếp sau. Đau đớn thay!... Một Niệm Tương Ưng đi về Tây-Phương. 

Nhưng ở đây mình niệm quá nhiều… Ấy thế mà chỉ vì bất tương ưng, nên không thể về Tây-

Phương Cực-Lạc được! Không trở về Tây-Phương Cực-Lạc, thì xin thưa với quý vị, đời này 

là mạt pháp rồi, cơ hội này là cuối cùng rồi, cuối cùng trong khoảng sáu trăm triệu năm nữa, 

lúc đó mới tính gì tính!... 



Nhớ cho kỹ, sáu trăm triệu năm, chứ không phải là sáu mươi triệu năm, hay là sáu triệu 

năm,  thì  mới  gặp  được  đức  Di-Lặc-Tôn  Phật  hạ  sinh  cứu  vớt  chúng  sanh.  Cũng  nên  nhớ 

rằng,  muốn  được  đức  Di-Lặc  độ  chúng  ta,  thì  chúng  ta  phải  là  những  người  có  thiện-căn 

phước-đức đầy đủ, và phải là con người mới gặp được Ngài, chứ nếu mà nằm trong hàng ngạ 

quỷ, trong hàng súc sanh, trong hàng địa ngục... Ôi thôi chịu thua!... 



Đức Bổn Sư Thích-Ca-Mâu-Ni Phật là hàng sư phụ của Di-Lặc Bồ-Tát bây giờ mà cứu 

chúng ta không được, thì đừng nghĩ rằng đức Di-Lặc sẽ cứu được chúng ta. Cho nên chỉ cần 

một chút sơ ý, niệm bất tương ưng, chúng ta phải trải qua đời-đời kiếp-kiếp bị đọa lạc!... 



Ngộ  chỗ  này,  mình  thấy  mình  phải  đi.  Tu  phải  chuyên...  chuyên...  chuyên...  chuyên 

nhất.  Nếu  không  chịu  chuyên  nhất,  nếu  ham  thích  cái  này,  ham  thích  cái  nọ...  nhất  định 

những  cái  niệm  ngày  hôm  nay  chỉ  là  những  niệm  bất  tương  ưng!  Niệm  bất  tương  ưng  thì 

không về Tây-Phương Cực-Lạc được. 



Chính vì vậy mà ngài Tịnh-Không luôn luôn nhắc nhở người niệm Phật, nhất định phải 

chuyên nhất, không được xen tạp. Xen tạp là tối kỵ, đại tối kỵ trong pháp môn Niệm Phật! 

Vì  xen  tạp  chính là cái  ‘‘ Niệm  Bất  Tương  Ưng’’ không được  cảm  ứng!  Không  được  cảm 

ứng  thì  đành  rằng  phải  bỏ  đại  nguyện  của  đức  A-Di-Đà  Phật  mà  đi  con  đường  tự  lực  tu 

chứng.  Với hàng  phàm  phu  như  chúng ta,  vạn kiếp,  vạn-vạn  kiếp nữa  quý  vị tìm  đến  kiếp 

nào để mình về Tây-Phương đây?…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 11) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Ngày hôm qua mình nghe tiếng địa chung của chị Mơ hay xuất quỉ nhập thần. Ngày hôm 

nay  tiếng  địa  chung của  chị  Mơ hình như  là xuất thần  nhập  thánh.  Hay  quá!  Tán  thán,  tán 

thán! Cố gắng lên. 



Ngày hôm qua mình có nhắc đến, một người nếu thật sự muốn vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc với A-Di-Đà Phật thì đừng bao giờ quên câu:  



 Nhất niệm tương ưng, nhất niệm Phật.  

 Niệm niệm tương ưng, niệm niệm Phật. 



Hẳn nhiên, nếu người nào không muốn về Tây-Phương Cực-Lạc thì khỏi cần nhớ câu 

này làm chi. Những người nào cũng muốn về nhưng mà không muốn về đời này, về đời khác 

sau này thì quên luôn cũng được, không sao! Không ai nói gì đâu... 



Hôm nay nhắc đến một câu của Phật nói nữa. Phật nói rằng:  



“Mạt pháp, ức ức nhân tu hành hãn nhất đắc đạo. Chỉ y niệm Phật pháp môn liễu 

 thoát luân hồi”. 



Câu  này  Phật  nói  trong  kinh  Đại-Tập.  Nếu  mà  chú  ý  một  chút  thì  Phật  có  lúc  nói  lời 

này, có lúc nói lời kia. Chư Tổ nhiều khi tuyên dương lời này, tuyên dương lời kia. Nói về từ 

ngữ thì khác với nhau, nhưng ý nghĩa thì hoàn toàn giống nhau. Cho nên từ những câu này, 

nếu mà chúng ta ngộ ra bất cứ câu nào cũng được, không cần gì phải chấp vào một câu. 



“Thời mạt pháp, vạn ức người tu hành”. Nói tu hành là nói những người chúng ta, tất cả 

bình đẳng. “Hãn” là họa hiếm, khó khăn lắm, may mắn ra... “Hãn nhất” là may mắn ra mới 

có một người, khó tìm lắm  mới có một người... một người chứng đắc. “Đắc đạo” là người 

chứng đắc. 



Chính vì mấy câu này, nên ngày hôm trước chúng ta thường nhắc, người niệm Phật chớ 

nên cầu chứng đắc mà hãy cầu vãng sanh. Cầu vãng sanh tức là cầu “Nhất niệm tương ưng 

 nhất niệm Phật”, tương ứng với đại nguyện của Đức A-Di-Đà Phật để Đức A-Di-Đà Phật độ 

thoát chúng ta. Dù cho đời này ta gặp câu A-Di-Đà Phật quá trễ! Có nhiều khi quá trễ đến độ 

mà trước giờ phút chuNn bị lìa đời kịp thời ngộ ra liền câu Phật hiệu cũng được. Để chi?... 

Để chỉ còn là một giây cuối cùng là niệm A-Di-Đà Phật rồi tắt hơi luôn. Tức là “Nhất niệm”, 

thì  cái  niệm  này  phải  tương  ứng  với  cái  niệm  mà  A-Di-Đà  Phật  đã  nói  với  chúng  ta.  Tín-

 Nguyện-Hạnh niệm Phật để vãng sanh. Nếu người nào làm được như vậy thì bây giờ khỏi 

tu. Hì hì!... Tu làm chi?... 



Còn nếu mà mình nghĩ rằng trong lúc lâm chung mình không niệm được, mình sợ rằng 

lúc  lâm  chung  mình không cách nào nhớ câu  A-Di-Đà  Phật.  Nếu không còn  cách nào nhớ 

được, thì chúng ta hãy dùng câu: “Niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật”. Niệm niệm từ 

bây giờ đến ngày lâm chung là niệm câu A-Di-Đà Phật, tiếp tục mà niệm, gọi là “Tịnh Niệm 

 Tương Kế”. Đây là lời của ngài Đại-Thế-Chí. 



Mình thấy  rõ  ràng,  chư  đại  Bồ-Tát,  chư  Phật nói giống giống nhau, không  có  gì  khác 

nhau. 



Đức Phật Thích-Ca Mâu-Ni nói rằng thời mạt pháp này ức triệu người tu hành, nhưng 

mà khó tìm ra một người đắc đạo. Ngài không phải là chỉ nói cho quả địa cầu này không đâu. 

Nên nhớ rằng đức Thích-Ca Ngài nói ra một lời là tam thiên đại thế giới ghi nhận. Xin nhớ 

kỹ điều này, phải ngộ ra điều này. Ức triệu người tu hành, tìm một người đắc đạo tìm không 

ra đâu à! 



“Y” là y giáo; “Chỉ” là duy trừ. Duy trừ những người nào nương theo pháp niệm Phật. 

“Chỉ  y  niệm  Phật  pháp  môn  liễu  thoát  sanh  tử  luân  hồi”,  nghĩa  là  người  đó  được  thoát 

đường sanh tử luân hồi. 



Chính vì vậy mà chúng ta hôm nay có cái cơ duyên gặp được pháp niệm Phật, thì xin 

chư vị đừng nên lơ là, đừng nên sơ ý, đừng nên háo kỳ, đừng nên để cái tâm của mình nó 

duyên theo cảnh giới, nó duyên theo chúng sanh, nó duyên theo “Ức ức người tu hành hãn 

 nhất  đắc  đạo”  kia.  Mà  chúng  ta  hãy  duyên  theo  cảnh  giới  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Tại  vì 

 Nhân  và  Duyên  ta phải tròn đầy, phải hợp với nhau mới sinh ra cái “Quả”. 



Chúng  ta  mấy  ngày  hôm  nay  nói  về   Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên.  Do  cái 

 Thiện-Căn, Phước-Đức của chư vị tu được từ hồi nào không biết, bây giờ gặp đến cái Nhân-

Duyên này, là Nhân-Duyên niệm Phật. Tức là có cái Nhân niệm Phật, nhưng cũng nên coi 

chừng cái Duyên, đừng sơ ý lạc mất Duyên mà chúng ta cũng có thể phải trôi lăn trong lục 

đạo luân hồi tiếp. 



“Chỉ y pháp môn Niệm Phật”.  Chỉ y pháp môn Niệm Phật chính là “Chỉ y Tín-Hạnh-

 Nguyện niệm Phật", đừng nên sơ ý mà coi chừng vượt qua cơ hội này. 



Về chuyện niệm Phật vãng sanh, chư Tổ có nói: Có người niệm Phật được vãng sanh là 

do cái Nhân niệm Phật đã có. Cái Duyên vãng sanh ta có thì cái Quả về Tây-Phương ta sẽ 

có. Ví dụ chư vị đang niệm Phật là có cái nhân niệm Phật. Bây giờ xin hỏi cái duyên này là 

gì? Chính là ta phải tạo cơ hội cho tâm của ta dính chặt trên con đường về Tây-Phương Cực-

Lạc, đừng có rời ra. 



Như  vậy,  khi  niệm  Phật  mà  chúng  ta  lơ  là  cái  chuyện  nguyện  vãng  sanh  thì  vô  tình 

chúng ta có cái  Nhân Niệm Phật, nhưng mà mất cái  Duyên đi về Tây-Phương.  Không đi về 

Tây-Phương, thì Nhân Niệm Phật này có thể nó biến thành cái quả khác. Quả gì?... Nếu chư 

vị tham, sân, si, mạn, nghi, ác-kiến không còn nữa, tài-sắc-danh-thực-thùy không còn nữa, tu 

rất là ngon lành, rất là thiện lành, cái nhân niệm Phật này nó sẽ giúp cho chư vị một cái quả 

báo  gọi  là  quả  báo  Nhân-Thiên,  có  thể  đời  sau  sinh  vào  các  hàng  vua  chúa.  Hì  hì!...  Thấy 

sướng chưa? Cũng sướng đó chứ!... 



Nhưng  nên  nhớ,  những  người  sinh  làm  ông  vua  thì  cũng  ngon  lành  một  chút  đó  nha. 

Nếu ngũ dục lục trần bỏ đi, tài sắc danh thực thùy bỏ đi, thì có thể sinh thành ông vua mà 

cũng có thể sinh trên cõi trời, cũng ngon lành lắm. Đây là những người niệm Phật có “Nhân” 

mà  thiếu  “Duyên”.  Nếu  thiếu  cái  duyên  vãng  sanh  Tây-Phương  và  thiếu  luôn  cái  duyên 

phước báu Nhân-Thiên, thì lỡ nó gặp cái duyên đi về các chỗ tai hại trong tam ác đạo rồi thì 

chết!... 



Như vậy, niệm Phật mà cũng phải coi chừng! Coi chừng cái gì vậy?... 



 - Tham sân si mạn... nổi lên ào ào!   

 - Cống cao ngã mạn nổi lên ào ào!   

 - Cho ta là chứng đắc nổi lên ào ào!  



Tất cả những thứ này là cái duyên vào trong tam ác đạo hết. Dễ sợ!... Xin đừng nên sơ 

ý. Phải cNn thận!... 



Bây giờ những người gặp được ban hộ niệm, nguyện vãng sanh Tây-Phương tha thiết... 

tất  cả  đều  thuộc  về  duyên.  Muốn  vãng  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc  nhưng  phương  pháp  tu 

hành  không  chịu  chuyên  nhất,  niệm  Phật  không  chịu  tha  thiết...  Ngày  nay  thì  niệm  Phật, 

ngày mai thấy người kia làm gì đó hay hay nên mình cũng chạy theo làm cho nó ra vẻ ngon 

ngon  một  chút...  Vô  tình  mình  đã  chạy  theo  đoàn  người  gọi  là  “Ức  ức  nhân  tu  hành,  hãn 

 nhất đắc đạo” rồi! Đây là mình có cái duyên, tức là giả sử như cuối đời mình có người bên 

cạnh hộ niệm. Có nhân là bám sát vào cái đạo tràng của anh Tâm Nhật Thuyết, nhưng mà cái 

tâm tu hành của mình trong lúc niệm Phật đã bị xao lãng rồi. Mình nghĩ tại sao cứ niệm A-

Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật hoài? Tại sao các thứ khác mình không tu? Tại sao các câu chú 

khác mình không niệm?... Có nhân có duyên mà niềm tin không vững! Vô tình chúng ta đã 

quên mất câu Phật dạy rồi: “Nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật. Niệm niệm tương ưng 

 niệm niệm Phật".  



Ta đã quên câu:  “Người nào chỉ y theo pháp môn Niệm Phật mới thoát luân hồi” . 



Y theo pháp môn Niệm Phật chính là “Tín-Hạnh-Nguyện” cho đầy đủ. 



Vì thế, xin thưa với chư vị, cơ hội vãng sanh về Tây-Phương ở sát bên mình, nhưng vì 

cái tâm chúng ta bị xao lãng rồi nên mất phần vãng sanh! Trong kinh Phật có đưa ra dạng 

“Tâm  viên  ý  mã”.  Tâm  không  chịu  định  một  chỗ,  không  chịu  trụ  một  nơi,  không  đi  theo 

đúng  đường.  Thường  thường  người  niệm  Phật  mà  không  được  về  Tây-Phương  chính  vì 

vướng vào lỗi này. Nghĩa là tu theo tình cảm, không chịu tu theo con đường quyết lòng đắc 

đạo, không chịu quyết lòng đi về Tây-Phương, không chịu quyết lòng thành đạo…  



Xin chư vị, mấy ngày hôm nay Diệu Âm cứ nói quần qua quần lại điểm này là để làm 

sao khởi phát cho được trong mỗi chúng ta một niềm tin. Phải có niềm tin vững như tường 

đồng vách sắt mới được. 



Người ta không muốn niệm Phật, vì người ta không muốn về Tây-Phương. Ta muốn về 

Tây-Phương cho nên ta quyết lòng không đi theo họ. Họ không muốn về Tây-Phương, nên 

họ không quyết lòng theo ta... Tất cả đều phải tùy duyên, chứ đừng nên nói rằng: “Thấy anh 

 không muốn về Tây-Phương, thì tôi cũng không về Tây-Phương nữa làm chi, để cho chúng ta 

 được đồng nghĩa, đồng tình! ”. Hoàn toàn sai lầm!... 



Tôi không kêu mời anh đi về Tây-Phương làm chi đâu! Tôi chỉ biết rằng đi niệm Phật 

để về Tây-Phương là tại vì…  



-  Tôi muốn về Tây-Phương…  

 - Tôi thèm về Tây-Phương…  

 - Tôi thích về Tây-Phương…  

 - Tôi trông gặp được A-Di-Đà Phật để một đời này thành đạo. 



Có nhiều người nói rằng, tôi không muốn về Tây-Phương, tôi không muốn gặp A-Di-Đà 

Phật, tôi muốn ở lại trong cõi Ta-bà để kết duyên với vô lượng vô biên chúng sanh... thì cái 

nguyện  của họ  là  muốn kết  bạn với vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh  để tiếp tục  chịu  khổ với 


nhau cho chung tình, cho trọn nghĩa! Thì ta cũng phải có một quyết định cứng rắn rằng: “Tôi 

 quyết định về Tây-Phương, để tôi gặp chư đại Thánh Chúng, tôi gặp chư Phật, chư Bồ-Tát”. 

Để  chi  vậy?...  Đồng  tình  đồng  nghĩa  với  các  Ngài,  để  sau  này  đi  cứu  những  người  không 

chịu về Tây-Phương, vì họ sơ ý phải trải qua một thời gian quá ư đau khổ!.. Nhưng nên nhớ, 

họ phải ngộ ra mới được. Phải Ngộ ra rồi, thì lúc đó tôi mới cứu họ về Tây-Phương được. 

Nếu họ vẫn không ngộ thì cũng chịu thua!... Còn bây giờ thì mỗi người có mỗi đường đi... 



Mong chư vị hiểu được như vậy mà thấy rằng, với khả năng của một người phàm phu 

tục tử như chúng ta, thì hãy nhớ tới câu: “Mạt pháp, ức ức nhân tu hành”. Nghe cho kỹ, ức 

ức nhân tu hành là chính chúng ta đây này. “Hãn nhất” là khó lắm! Khó tìm ra một người 

được đắc đạo. Mà cái đắc đạo ở trong lời nói của Phật này là thoát qua sanh tử luân hồi, là 

vượt qua tam giới. Duy chỉ có một người nào nương theo pháp niệm Phật mới thoát luân hồi 

được…  



 - Nương là phải nương cho đúng.   

 - Nương cho chính.   

 - Nương cho thẳng.   

 - Nương cho chính xác!…  



Không được phá giới của pháp Niệm Phật nhé. Ví dụ như…  



 - “Đa tạp” là phá giới của pháp môn Niệm Phật.   

 - “Nghi ngờ” là phá giới của pháp môn Niệm Phật.   

 - “Sân giận” là phá giới của pháp môn Niệm Phật.   

 - “Không thèm vãng sanh” là phá giới của pháp môn Niệm Phật.  



Những người nào y theo, gọi là “Chỉ y niệm Phật pháp môn”, thì người đó thoát luân 

hồi. 



Xin  thưa  thoát  luân  hồi  chỉ  là  vượt  qua  tam  giới,  chưa  cao  mấy  đâu.  Niệm  Phật  còn 

được thoát luôn về tới Tây-Phương Cực-Lạc để thành đạo Vô-Thượng…  



Cho  nên  hiểu  được  như  vậy,  mong  chư  vị  càng  ngày  càng  vững  tâm.  Nhất  định  đi 

đường nào một đường. Không được nói một nửa về Tây-Phương một nửa ở lại Ta-bà. Không 

được đâu! Về Tây-Phương rồi ta mới có quyền nói câu đó, vì về được Tây-Phương rồi ta mới 

có  thể phân thân xuống đây,  lúc  đó  muốn  làm  gì  thì  làm.  Chứ  bây  giờ  chưa  về được  Tây-

Phương, thì nhất định một đường đi về Tây-Phương phải thẳng tắp. Có thẳng tắp như vậy thì 

hy vọng trong đời này ta mới có thể gặp A-Di-Đà Phật để mà đắc đạo .  Chứ người nào còn lơ 

lơ là là đi theo cá nhân, tu theo tình cảm, thì nhất định bây giờ có tới gặp cư sĩ Tâm-Nhật-

Thuyết ngày ngày đi nữa, niệm Phật ngày đêm tại Niệm Phật Đường Liên-Hoa này đi nữa, 

thì cũng chỉ kết thêm một chút duyên lành trong vô lượng kiếp nữa rồi mới tính?…  



Mong chư vị không dại gì một đời này có khả năng về được Tây-Phương lại không đi, 

mà chờ đến vạn kiếp sau mới đi về… Thật sự là oan uổng lắm!... Xin chư vị nhớ cho. 



Nhất định một câu A-Di-Đà Phật để về tới Tây-Phương trước rồi tính sau. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 12) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong  kinh  Phật  Thuyết  A-Di-Đà  có  câu  là:  “Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên 

 đầy đủ mới được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc" . 



Trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ,  Phật  nói  có  câu:  “Thâm  tín  nhân  quả”.  Nhân  quả 

trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ  là:  “Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả”.  Như  vậy 

niệm Phật là “Đại Nhân-Duyên” thành Phật là “Đại Quả-Báo”. 



Hai lời này từ trong kinh A-Di-Đà và kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ hình như có sự liên kết 

với nhau…  



Trong  kinh  A-Di-Đà  Phật  nói  “Người  nào  thiếu  Thiện-Căn,  ít  Phước-Đức,  ít  Nhân-

 Duyên không thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được”. Có nghĩa là thiện-căn, phước-

đức và nhân-duyên phải đầy đủ, phải viên  mãn mới vãng sanh. Rồi khi chúng ta coi trong 

kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ Phật nói “Thâm tín nhân quả” tức là tin cho sâu. Sâu chỗ nào?... 

Niệm Phật là “Đại Nhân”, thành Phật là “Đại Quả”. Hình như là giữa hai lời kinh trong hai 

kinh bổ nghĩa với nhau. 



Có  Thiện-Căn,  có  Phước-Đức  trong  quá  khứ  mới  đưa  đến  cái  cơ  hội  ngày  hôm  nay 

chúng ta niệm Phật. Cũng bao nhiêu người niệm Phật như vậy, người nào trân quý vào cái cơ 

hội niệm Phật này chính là có chữ “Nhân”. Rồi tới chữ “Duyên”, thì ở trong kinh Quán-Vô-

Lượng-Thọ không nói đến chữ duyên. Nhưng mà đem chữ  “Nhân” và “Duyên” trong kinh 

A-Di-Đà kết hợp với chữ “Nhân-Quả” trong kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ, thì ta có được đầy 

đủ ba thứ Nhân-Duyên-Quả báo. Rồi trong kinh Hoa-Nghiêm, Phật nói, “Nhân-Duyên quả 

 báo tơ hào không sai”. 



Thật  ra,  trong  kinh  từng  lời,  từng  lời  Phật  nói  giống  nhau  chứ  không  phải  khác  nhau. 

Trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ,  Phật nói  niệm  Phật  là  đại  nhân.  Bây  giờ  chúng  ta  ở  đây 

đang niệm Phật, chúng ta đang làm cái đại nhân đó. Phật nói có đại nhân rồi, chúng ta phải 

cần  đến  cái  duyên  để  nó  sinh  ra  cái  quả.  Có  những  người  có  thiện-căn,  có  phước-đức,  có 

nhân-duyên viên mãn, họ đã có được tất cả những cái này rồi, nhưng trong tâm của họ vẫn 

còn có sự hồ nghi rằng: “Đâu có chuyện vãng sanh dễ dàng như vậy?”...  Vô tình cái nhân 

gọi là thiện-căn và phước-đức đã đưa đến cái quả báo của ngày hôm nay là ta niệm được câu 

A-Di-Đà Phật, thay vì ta lấy cái nhân này để đi thành Phật, nhưng vì nghi ngờ rằng cái nhân 

trong quá khứ của ta không đủ, rồi cái cơ hội niệm Phật này cũng không đủ sức, nên tâm hồn 

sinh  ra  chao  đảo!... Vì  tâm  hồn  chao đảo  nên ta không  chú tâm  bồi dưỡng  cái duyên  ngày 

hôm nay, vô tình để cho những cái duyên khác chen vào... 



Ta  đang  niệm  Phật  là  đại-nhân.  Ta  không  tạo  cái  đại-duyên,  nên  câu  A-Di-Đà  Phật 

không trở thành quả-báo vãng sanh. Mà công phu niệm Phật ngày hôm nay nó chuyển thành 

thứ  Phước-Báu Nhân-Thiên. 



Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật nói những người niệm Phật thành tâm mà không cầu 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì cái quả báo Nhân-Thiên của họ ở đời sau lớn lắm, 

thường thường là sinh vào trong hàng vua chúa, làm tổng thống, làm thái tử ở trong cõi Ta-

bà này. 



Ấy thế, cũng là một người niệm Phật mà khi họ gặp được cơ hội này, họ quyết lòng đem 

cái  nhân  này  cầu  nguyện  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  thì  lời  nguyện  vãng  sanh  về 

Tây-Phương Cực-Lạc chính là cái duyên, họ đem tất cả cái nhân này gởi về Tây-Phương hết, 

ngoài ra không đi chỗ nào nữa. 



Cho nên cũng là một người niệm Phật như vậy là đại nhân, nhưng mà người ta tạo ra cái 

đại duyên, không để cho cái duyên nào khác bên ngoài xen vào, thì cái “Nhân” hợp với cái 

“Duyên” lúc nào nó thành ra cái “Quả” lúc đó. 



Trong đời này ta niệm Phật là có đại nhân, ta quyết lòng đem cái nhân này đi về Tây-

Phương Cực-Lạc tức là nguyện vãng sanh, rõ ràng “Nhân” gặp “Duyên” sinh ra “Quả báo” 

vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Còn  nhân  này  là  nhân  thành  Phật,  nhưng  ta  bỏ  con 

đường  vãng  sanh  thành  Phật,  lại  chờ  vài  ngàn  kiếp  nữa  mới  nguyện  vãng  sanh  về  Tây-

Phương... Thật là oan uổng! 



Trong  những  tọa  đàm  trước,  Diệu  Âm  có  nói  câu  này,  có  nhiều  người  nghĩ  rằng  cần 

phải tu thiện tích phước cho nhiều mới có khả năng vãng sanh, chứ làm gì mà vãng sanh dễ 

vậy? Vì tự nghĩ thế nên mới dẫn dụ người ta hãy niệm Phật để cầu phước. Cầu cho có phước 

rồi  thì  đời  sau  tiếp  tục  tu  tiếp,  chủ  trương  tiếp  tục  tu  dưỡng  phước-đức  đến  vô  lượng  kiếp 

như vậy, mong cho đủ phước để vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc!... Thì trong kinh cũng 

có  nói  rằng,  một  người  nào  trong  đời  này  gặp  câu  A-Di-Đà  Phật,  niệm  được  câu  A-Di-Đà 

Phật, chứng tỏ trong vô lượng kiếp về trước họ đã tu thiện phước nhiều lắm rồi, lớn lắm rồi, 

thiện-căn phước-đức đã có rồi, khiến cho đời này họ mới dám mạnh dạn mặc cái áo tràng, 

vào  trong  Niệm  Phật  Đường  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật.  Phật  đã  xác  định  như  vậy,  bây  giờ 

chúng ta ngồi đây niệm Phật mà còn nghĩ rằng mình không có nhân-duyên, mình không có 

phước-đức?!... 



Nghe  trong  các  kinh  khác,  Phật  nói  muốn  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  muốn  thành  đạo 

Vô-Thượng phải tu vô lượng kiếp, thành ra quý vị cũng dẫn dắt chúng sanh tu vô lượng kiếp. 

Nhưng xin hỏi rằng, đời này mình tu như thế này, đời sau nếu mình được trở lại làm người, 

liệu có ai chỉ cho mình câu A-Di-Đà Phật để niệm nữa hay không? Đó là điểm thứ nhất. 



Theo như ngài Ấn-Quang Đại Sư nói, giả sử như đời sau mình không trở lại làm người 

thì sao?... Ngài nói, nhờ có thiện-căn phước-đức lớn lắm mình mới gặp câu A-Di-Đà Phật. 

Tuy  nhiên,  đã  sinh  lại  làm  người  trong  thời  mạt  pháp  của  đức  Thế-Tôn  rồi,  thì  nghiệp 

chướng  của  chúng  ta  nó  cũng  tràn  trề  chứ  không  phải  là  yếu  đâu,  không  phải  nó  thua  cái 

thiện-căn đó đâu à!... 



Nếu khôn khéo, mình nhanh chóng, gấp rút gom hết tất cả những thiện-căn phước-đức 

trong nhiều đời nhiều kiếp dồn vào đây để niệm câu A-Di-Đà Phật, thì ngày hôm nay ta có 

đại nhân để đi về Tây-Phương. Đi về Tây-Phương rồi thì ta sẽ có được tất cả. Tu hành như 

vậy thì ta đi con đường một đời thành tựu!... 



Nếu bây giờ chúng ta chê bai những công hạnh tu hành trong quá khứ, cứ liệng, liệng 

cho hết, buông xuống cho trụi lủi đi những thiện-căn trước của mình!... Hoặc là chê bỏ nó 

đi!… Cứ việc chê bỏ đi!… Chê bỏ rồi tiếp tục lăn lộn trong cảnh sanh tử này mà tạo thiện-

căn mới… Chưa biết thiện-căn mới sẽ như thế nào? Nhưng ta đành chịu thêm cảnh sanh tử 

luân hồi vô lượng kiếp nữa!... Thì đây cũng chính là ta quyết định lấy, chứ Phật không dạy 

như vậy!... 



Bây giờ giả sử như một người không đủ thiện-căn phước-đức đi. Hỏi họ, muốn tạo thêm 

không? Xin thưa với chư vị, muốn tạo cũng dễ lắm!… Dễ lắm!... Dễ chỗ nào?... 



 - Một câu A-Di-Đà Phật thành tâm niệm thì phước tăng vô lượng, phước-đức tràn trề!   

 - Một câu A-Di-Đà Phật quyết lòng mà niệm Thiện-Căn tràn trề!   

 - Một câu A-Di-Đà Phật mà niệm gọi là Đại-Nhân-Duyên…  



Nhất định ta được trở về Tây-Phương Cực-Lạc. Đó gọi là “Thâm tín nhân quả”…  



Nếu  mà  chúng  ta  không  tin  rằng  ta  niệm  một  câu  A-Di-Đà  Phật  là  do  một  cái  nhân-

duyên vô cùng vĩ đại, vô cùng tốt đẹp trong quá khứ, mà chỉ nghĩ rằng:  À! Người ta niệm, 

 mình cũng niệm cho vui!...  Thì xin thưa thật, ở đây có một trăm người, nếu có một người nào 

nghĩ  rằng  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật  để  tìm  thêm  chút  phước-báu,  là  tự  họ  đã  tách  rời  con 

đường  thành  tựu,  đi  theo  con  đường  phước-báu  để  chuNn  bị  chịu  dập  dềnh,  dập  dềnh  vô 

lượng kiếp nữa trong sanh tử luân hồi rồi mới tính sau. Không biết trong vô lượng kiếp đó 

tình cảnh của họ sẽ như thế nào?... 



Hồi  sáng  mình  nói  rõ  rệt!…  Lỡ  lọt  lại  đời  sau  mà  có  được  làm  thân  người  đi  nữa!… 

Làm người trong thời mạt pháp này thì sao?… Mạt pháp của Phật pháp có nghĩa là một đời 

Phật  pháp sẽ  yếu  hơn  một  đời.  Bây  giờ  chúng  ta  đã  gặp  cơ  duyên  niệm  Phật  trong  cái  thế 

mạnh hơn của Phật pháp, mà ta không chộp lấy cơ hội này để mau chóng đi về Tây-Phương, 

lại còn có ý niệm chờ đến đời sau!... Chờ khi mà Phật pháp yếu đi!... Chờ cho nghiệp chướng 

của  ta  nặng  hơn!...  Hỏi  rằng  chúng  ta  còn  có  cơ  hội  để  đi  về  Tây-Phương  thành  đạo  Vô-

Thượng được nữa sao?... 



Khi  hiểu  được  chỗ này,  thì  chư  vị  mới  thấy  rõ  ràng  là  ta ngồi  đây  niệm  câu  A-Di-Đà 

Phật,  thật  sự  ta  đang  ở  trên  con  đường  thẳng  bưng  đi  về  Tây-Phương.  Nếu  ta  đem  tất  cả 

thiện-căn phước-đức và nhân-duyên niệm Phật này để dồn vào việc vãng sanh trong một đời 

này. Nhất định đây là con đường tốt nhất, không có đường nào khác tốt đẹp hơn. Đó gọi là 

“Thâm tín nhân quả”. 



Đừng dại gì dùng cái sơ tín hay cái nông tín, nông tín là niềm tin cạn cợt đó, mà niệm 

Phật  hầu  tạo  thêm  phước  để  đời  sau  tu  tiếp  nhé.  Không  nên  làm  như  vậy!  Làm  vậy  sẽ  tội 

nghiệp cho huệ mạng của mình lắm!... 



Vì sao?... Vì xin thưa rằng, dù thế nào đi nữa, tương lai ta có thiện-căn phước-đức lớn 

như thế nào đi nữa? Điều này chưa biết! Nhưng bên cạnh đó oan gia trái chủ của chúng ta 

đang ở sát bên mình đây nè!... Tuy rằng là người tu hành, nhưng anh không quyết lòng đi về 

Tây-Phương thì họ cũng không quyết lòng buông xả những oán thù mà chúng ta đã gây cho 

họ đâu!... 



Tại vì sao?... Tại vì những người còn kẹt lại trong chốn lục đạo này thì không đủ khả 

năng trả cái món nợ sinh mạng của họ đâu ạ! Không trả món nợ sinh mạng cho họ, thì nên 

nhớ cho, nhất định họ không phải là Thánh đâu ạ!... Họ không phải là Phật đâu ạ!... Mà họ là 

một phàm phu đã bị chúng ta sát hại! Tâm phàm phu là tâm chấp trước nặng lắm! Tâm oán 

thù của họ mạnh lắm!… Họ không đành lòng tha thứ cho người cắt thịt, lột da họ đâu à!... 



Nghĩ thử, chính ta là người đây này, cũng có lý trí đây này... Nhưng một người nào đó 

lỡ đụng chạm tới tự ái của chúng ta một chút thôi, mà ta còn căm thù lên, căm thù xuống tới 

mức không biết ngày nào mới có thể xả được! Nhiều khi người ta tới tạ tội, người ta quỳ lạy 

mình để xin lỗi mà mình cũng không chịu tha thứ!…  



Con người đó!... Có lý trí đó!... Có tâm hồn đó!... Mà còn tệ như vậy đó!… Đừng nói 

chi những chúng sanh yếu hơn mình, họ mê muội hơn mình mà mình sát hại họ?!... Chính vì 

vậy mà oan gia trái chủ của chúng ta, xin thưa với chư vị, nếu một đời này mà họ biết rằng 

mình không phải là người đi thành Phật, thì không dại gì họ lại tin tưởng ở một người còn 

tham đắm cõi trần này đâu à! Một người đời này có khả năng thành tựu, trước tự giải thoát, 

sau cứu được oan gia trái chủ giải quyết oán thù, đền trả nợ nần mà không thèm đi, lại chờ, 

lại  hẹn  vài  ngàn  kiếp  nữa!…  Không  ai  dại  khờ  gì  đi  tin  sự  khất  nợ  phiêu  phỏng  của  hạng 

người phàm phu tham chấp này đâu à!... 



Chính vì thế, ách nạn cũng tại đây,  mà giải ách nạn cũng tại đây. Nếu chúng ta quyết 

lòng thành tâm đi về Tây-Phương thành Phật, thì một lời nói khuyên nhủ điều giải oan gia 

trái chủ sẽ giải quyết nhẹ nhàng, thoải mái. Nếu chúng ta không chịu về, ngập ngừng, chập 

chững... thì lời điều giải sẽ không có ảnh hưởng gì hết! Chính vì thế, mà nạn tai hay là phước 

báu, Cực-Lạc hay là đọa lạc... đều ở từ trong tâm này mà ra hết. 



Nếu chúng ta quyết lòng đi về Tây-Phương, trên thì A-Di-Đà Phật phóng quang tiếp độ, 

dưới  thì  oan  gian  trái  chủ  hộ  trì,  giữa  thì  chư  Thiên-Long  Hộ-Pháp  chuNn  bị  bảo  vệ  cho 

chúng ta con đường đi thành Phật… Còn nếu chúng ta rời khỏi con đường vãng sanh thành 

đạo,  tức là  chúng ta đi theo  con đường  đọa lạc, không  bao giờ  có  một vị  Long-Thiên  Hộ-

Pháp nào lại đi bảo vệ một người còn muốn trôi nổi trong lục đạo luân hồi đâu! Không có 

một vị Bồ-Tát nào lại bảo vệ cho một người muốn đi xuống dưới tam ác đạo để thọ nạn đâu! 



Chính  vì  thế,  chúng  ta  hãy  ráng  cố  gắng  quyết  lòng  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật.  Chư  vị 

nhìn đi... Đó!... A-Di-Đà Phật đó! Ngài sẽ gởi hai mươi lăm vị Bồ-Tát đến bảo vệ cho chúng 

ta liền. Hai mươi lăm vị Bồ-tát ngày đêm gia bị và không biết là bao nhiêu chư Thiên-Long 

Hộ-Pháp  bảo vệ  chúng ta.  Chúng  ta đi  con đường  an  lành,  thanh  thản về  Tây-Phương  vừa 

thành Phật, trên thì tròn Phật đạo, dưới phổ độ chúng sanh. Cơ hội này biết bao nhiêu là sung 

sướng…  



Mong  cho  chư  vị  lấy  cái  “Nhân-Duyên”  này  nhất  định  đi  về  Tây-Phương  thành  đạo 

nghe chư vị. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 13) 



Nam Mô A Di-Đà Phật. 



Hôm nay là này thứ hai đồng tu niệm Phật tinh tấn tại Leipzig. Ngày hôm nay riêng cá 

nhân Diệu Âm niệm Phật cũng hay, đó là nhờ hai vị đánh địa chung hay quá!... Thật sự bất 

khả tư nghì! Tán thán, tán thán!... 



Ấy  thế  mới  biết  là  khi  chúng  ta  tu  hành  thì  tự  nhiên  có  chư  Phật,  Bồ-Tát  gia  trì,  chư 

Long-Thiên  Hộ-Pháp  bảo  vệ.  Chúng  ta  cứ  vững  như  vậy  mà  đi.  Quan  trọng  là  lòng  thành 

chúng ta không thể nào thối chuyển. Tất cả những lời nói của Diệu Âm cũng chẳng qua là 

làm sao khuyến tấn cho người niệm Phật không bị thối chuyển. 



Niềm tin vững vàng thì người niệm Phật sẽ vãng sanh. Niềm tin bị chao đảo thì người 

niệm Phật mất vãng sanh! 



Niệm Phật mà niềm tin chao đảo, thay vì hưởng một đại phước-báu đi về Tây-Phương 

để  đời-đời  kiếp-kiếp  được  an  vui,  cực  lạc,  thành  tựu  đạo  quả,  thì  ta  có  thể  chỉ  hưởng  một 

chút phước-báu nào đó trong cõi nhân gian này, gọi là phước-báu Nhân-Thiên. Từ  một cái 

đại phước-báu để thành tựu đạo quả, an vui cực lạc vô lượng vô biên, vô sanh vô tử, biến 

thành hưởng lạc một quãng thời gian rất ngắn trong cảnh khổ đau, để rồi tiếp tục chịu vạn 

kiếp khổ đau! Thật là một điều quá sức oan uổng! 



Ngày  hôm  qua  chúng  ta  nói  về  thiện-căn,  phước-đức,  nhân-duyên.  Phật  dạy :  “Thiểu 

 Thiện-Căn,  thiểu  Phước-Đức,  thiểu  Nhân-Duyên  thì  không  thể  về  Tây-Phương  Cực-Lạc 

 được” .  Lời  này  có  nhiều  người  không  hiểu  rõ,  tạo  nên  nghi  vấn  nhiều  khi  không  giải  tỏa 

được! Hôm nay Diệu Âm lấy  một lời trong kinh Vô-Lượng-Thọ ra để chúng ta coi thử có 

phải hình như là Phật đã giải đáp cho chúng ta rõ ràng rồi không?... 



Trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ,  Phật  nói  một  người  trong  đời  này  gặp  được  câu  A-Di-Đà 

Phật, niệm được câu A-Di-Đà Phật, thì người đó trong vô lượng kiếp đã tạo ra một thiện-căn 

phước-đức sâu dày. Nhờ thiện-căn phước-đức đó mới phát tâm niệm được câu A-Di-Đà Phật 

cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 



Cho  nên  khi  muốn  giải  cho  đúng  nghĩa,  chúng  ta  không  thể  nào  quên  ba  bộ  kinh  của 

Tịnh-Độ. Thật ra trong các kinh, Ngài giải đáp hết rồi mà chúng ta không hay. 



Chúng ta hôm nay ngồi đây niệm Phật, ta cứ lo âu rằng không biết mình có đủ thiện-căn 

phước-đức hay không? Thì trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật nói, người nào nghe câu A-Di-

Đà Phật mà phát lòng tin tưởng, niệm câu danh hiệu A-Di-Đà Phật cầu về Tây-Phương, thì 

đây là do thiện-căn phước-đức của cá nhân người đó được tu bồi đến vô lượng vô biên bất 

khả tư nghì từ trong vô lượng kiếp rồi mới gặp được trường hợp hôm nay. 



Chư  vị  nghĩ  coi  có phải là  trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  đã giải  thích  mối  nghi  cho 

người niệm Phật hôm nay hay không? 



Diệu  Âm  cứ  lấy  kinh  của  Phật  ra  mà  giải,  để  củng  cố  niềm  tin  cho  người  niệm  Phật 

chúng ta, nhất định không được thối chuyển. Vãng sanh hay không nằm tại điểm này đây. 



Trong kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ, Phật có nói một câu rất ngắn, nhưng có huyền nghĩa 

rất sâu! Phật nói: “Thâm Tín Nhân Quả”. Nhân-Quả ở tại đây không phải là thứ nhân-quả 

bình thường, mà chính là “Niệm Phật là Nhân, thành Phật là Quả”. Từ ba kinh này hợp 

lại,  mình sẽ  thấy  rõ  ràng  một  con đường đi từ  đây  cho đến  ngày  về  Tây-Phương hình như 

không còn có một điểm nào làm cho chúng ta thối chuyển nữa. Phật đã giải thích rất rõ rệt!... 



Một là nếu thiện-căn phước-đức mà ít thì không thể nào đi về Tây-Phương được đâu! 

Có nghĩa là đi về Tây-Phương được là do đại Thiện-Căn, là đại Phước-Báu, đây là điều quý 

vô  cùng  quý,  quý  nhất!...  Trên  vũ  trụ  nhân  sinh  này  không  có  cái  gì  quý  hơn.  Xin  chư  vị 

đừng  nên  sơ  ý.  Đừng  có  nghĩ  rằng  là  về  Tây-Phương  là  để  nằm  ngủ.  Có  nhiều  người  nói 

rằng,   ở  đây chúng sanh khổ quá không ở lại cứu độ họ, mà lại tìm cách đi về Tây-Phương để 

nằm ngủ!... Hì hì!... Ở đây ngủ không được hay sao mà lại đi về Tây-Phương để ngủ? Người 

ta tưởng công đức đi về Tây-Phương quý giá như một giấc ngủ!... 



Có  người  lại  nói,  ở  đây  chúng  sanh  khổ  quá  không  chịu  cứu  độ,  lại  tìm  cách  về  trên 

Tây-Phương  để  trốn!...  Người  ta  tưởng  vãng  sanh  về  Tây-Phương  giống  như  là  một  cuộc 

chạy trốn! Đâu có chuyện dễ dàng như vậy? Trong vô lượng kiếp tu hành rồi, công đức đã 

bồi dưỡng rồi đến hôm nay mới gặp được cơ hội này và một đời đi về Tây-Phương thành tựu 

đạo quả. Nếu đánh giá chuyện về Tây-Phương nhẹ nhàng như vậy, thì tự mình thay vì về trên 

Tây-Phương hưởng đời-đời an vui cực lạc, mà còn cứu được vô lượng vô biên chúng sanh, 

tạo công đức vô lượng vô biên, lại biến thành một người đi trốn, một người đi ngủ, hoặc một 

người tạo một chút phước báu nào hữu lậu ở tại thế gian để hưởng, hưởng trong phần đoạn 

sanh tử một vài chục năm, hay hai-ba năm gì đó, hay là hưởng một cái danh cái vọng hão 

huyền gì đó!... 



Diệu Âm hôm trước có nói với quý vị niệm Phật mà không cầu đi về Tây-Phương sau 

này làm con ông vua, trong kinh Vô-Lượng-Thọ có nói. Mà thật ra muốn đời sau được làm 

ông vua là phải tu thiện tích đức nữa nghen chư vị, chứ niệm Phật mà không tu thiện tích đức 

thì bị ngài Quán-Đảnh Đại Sư phán cho một câu chới với! Ngài phán làm sao?... “Niệm Phật 

 coi chừng xuống địa ngục! ”. Ngài nói một câu như vậy!... 



Tại sao như vậy?... Tại vì…  



 - Niệm Phật mà không buông xả chấp trước!...   

 - Niệm Phật mà không chịu buông xả phân biệt!...  

 - Niệm Phật mà không chịu buông xả thị phi.   

 - Niệm Phật mà cạnh tranh, ganh tỵ, đấu tranh... rùm beng lên hết.  



Cho nên hiểu kinh cần phải hiểu cho liễu nghĩa, đừng bao giờ sơ ý. Đừng cho là niệm 

Phật như vậy rồi thì đời sau chúng ta sẽ được thành ông vua. Làm ông vua cũng sướng chứ! 

Đâu biết rằng, niệm Phật để tham làm ông vua đó hả? Ngài Tịnh-Không nói hễ có tâm tham 

thì  thành  ngạ  quỷ!  Thành  ngạ  quỷ  là  do  tâm  tham,  chứ  Phật  không  đặc  biệt  nói  tham  gì. 

Niệm Phật mà tham! Có nhiều người còn suy nghĩ sai lầm vô cùng ở điểm này! 



Chính vì vậy, khi đem ba lời nói của Phật trong ba kinh ra để giảng nghĩa cho ba chữ 

Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên  này,  Không  biết  là  những  ngày  ở  đây  tôi  có  nói  hết 

được ý nghĩa của sáu chữ này không? Nếu hiểu thấu được rồi, thì chỉ cần sáu chữ này thôi 

mà pháp giới vô lượng vô biên hình như chứa trọn trong đó. 



Một người không biết là mình có đủ thiện-căn phước-đức hay không là do cái niềm tin 

chưa được tô bồi. Niềm tin chưa được tô bồi thì thiện-căn phước-đức nhiều đời nhiều khi có 

rồi mà mình bỏ quên chỗ nào đó. Khi trí huệ của mình chưa khai mở, thì có một viên ngọc 

Như-Ý đáng giá liên thành mà mình không biết, lại liệng nó vào trong cái hồ cá của anh Tâm 

Nhật Thuyết. Viên ngọc bị nhận chìm tận dưới đáy, lâu ngày rong rêu bao phủ! Những con 

cá ngày ngày bơi đùa giỡn chơi với viên ngọc, nhưng chúng đâu có để ý gì đến viên ngọc đó! 

Một viên ngọc vô cùng quý giá bị bỏ quên, âm thầm nằm dưới lớp rong rêu!... 



Bây giờ đây chúng ta có cái thiện-căn phước-đức. Như trong kinh Vô-Lượng-Thọ nói, 

một người nào trong một đời này gặp câu A-Di-Đà Phật mà tự nhiên tỉnh ngộ… Thì thật ra, 

sự tỉnh ngộ này không phải là việc ngẫu nhiên đâu. Cho nên khi mình gặp được cơ hội này, 

tự mình cũng cảm thấy có phần nào được an ủi. Nghĩa là, nhất định ta có thiện-căn phước-

đức sâu dày rồi. Thiện-căn phước-đức này nhất định nó sẽ là cái “Nhân” để đưa ta về trên 

Tây-Phương. Lúc đó “Nhân-Quả” đã hoàn toàn viên mãn, không còn sơ suất nữa. 



Nhưng tại sao lại có người niệm Phật mà không được vãng sanh?... Vì thiện-căn phước-

đức chưa dồn tới kịp, nên trí huệ của họ chưa phát sinh. Nếu hiểu được như vậy, thì chúng ta 

hãy tập tánh khiêm nhường đi, thành tâm đi, chắp tay lại tụng từng lời nói của Phật dạy đi... 

thì tự nhiên niềm tin này một ngày nào đó bỗng nhiên bộc phát mạnh mẽ. Nhờ niềm tin này 

sẽ gom tụ thiện-căn lại, gom tụ phước-đức lại. Có bao nhiêu nó phát triển thêm lên gấp ngàn 

gấp vạn lần. “Tín tâm thanh tịnh tức sanh Thật Tướng”, nhờ thế mà trí huệ cũng được khai 

mở luôn!... Tất cả đều do niềm tin này. 



Có nhiều người tới đây thấy đạo tràng này chật chội quá! Chê!… Tôi nói, coi chừng cái 

đạo tràng tại Leipzig này sẽ trở thành một đạo tràng đệ nhất ở Âu Châu mà chúng ta không 

hay đó!… Tôi qua bên nhà anh Đạt chị Thủy, Niệm Phật Đường A-Di-Đà, xin quý vị cũng 

đừng có chê nhé. Coi chừng cũng sẽ là Niệm Phật Đường nổi tiếng của người Việt Nam tại 

Âu Châu mà chúng ta không hay đó!... Tại sao? Vì theo đúng như ngài Ấn-Quang nói, thì 

đây là những đạo tràng thành tựu đúng hợp với tiêu chuNn của Ngài. Nên nhớ Hòa Thượng 

Tịnh-Không đã tán thán kiểu mẫu đạo tràng của ngài Ấn-Quang là mẫu đạo tràng thành tựu 

trong chín ngàn năm của thời mạt pháp. Xin quý vị đừng nên xem thường!... 



Trở lại vấn đề thiện-căn phước-đức nhân-duyên, do cái “Nhân” là phước-đức, thiện-căn 

trong quá khứ kết tựu thành cái “Quả Niệm Phật” của ngày hôm nay. Bây giờ chúng ta lấy 

cái “Quả Niệm Phật” này làm cái  “Nhân đi về Tây-Phương” . Bây giờ hai chữ Nhân-Duyên 

này tách ra, một chữ là “Nhân”, một chữ là “Duyên”. Thì cái nhân này “Nhân niệm Phật”. 

Cái  duyên  là  “Duyên  nguyện  vãng  sanh”  về  Tây-Phương.  Cái  nhân-duyên  này  kết  với  câu 

“Thâm tín nhân quả” trong kinh Quán-Vô-Lượng thọ mình thấy rõ ràng đường mình đi sẽ 

tới đâu. 



Phật dạy là phải “Thâm Tín”, là phải tin cho sâu, tin cho chắc, tin cho vững!... Cái nhân 

quả này không phải tầm thường! Niệm Phật là “Nhân”, nguyện vãng sanh là “Duyên”, thành 

tựu “Quả Phật”. “Nhân-Duyên-Quả-Báo tơ hào không sai!...”  Rõ ràng!…  



Hôm qua có người hỏi tôi rằng, khi gặp một vị Sư, mình lạy có được hay không? Tôi 

nói, khi gặp chư vị tôi cũng muốn lạy luôn. Tại sao vậy? Thật ra, đáng lẽ ra tôi phải đảnh lễ 

tất cả chư vị, vì nếu chư vị quyết lòng đi như vậy thì nhất định chư vị sẽ là bậc đại Thánh 

Chúng trên cõi Tây-Phương trong một đời này, hỏi rằng tại sao tôi không đảnh lễ được?… 

Nếu chư vị về Tây-Phương rồi thì chư vị sẽ thành Phật, thì thật ra chúng ta đảnh lễ Phật. Xin 

thưa với chư vị, hỏi rằng cái thành quả của ngày hôm nay đâu dễ gì có được? Đâu có rẻ rúng 

như một giấc ngủ? Đâu có rẻ rúng như một vài triệu bạc được?... 



Cho  nên  đây  là  một  cái  cơ  duyên  vô  cùng  thù  thắng!  Nói  với  nhau  không  phải  là  để 

chúng ta ve vuốt với nhau một chút, mà thật ra chúng ta cần củng cố niềm tin cho nhau. Phải 

củng  cố  vững vàng! Những người  tới  một  đạo  tràng  niệm  Phật  mà  rồi  họ  lặng  lẽ  ra  đi,  họ 

lạnh  nhạt  với  câu  A-Di-Đà  Phật,  thì  mình  không  nên  trách  họ,  mà  hãy  thương  hại  họ  mới 

đúng. Tại vì họ lạnh lùng với câu A-Di-Đà Phật, thì đành rằng họ phải chịu kiếp số lạnh lùng 

trong vạn đời vạn kiếp nữa!…  



Nếu có một cơ duyên nào đó làm cho họ tỉnh ngộ, chỉ cần họ tỉnh ngộ, họ trân quý câu 

A-Di-Đà Phật, thì lúc đó dù thiện-căn của họ chỉ có một chút thôi nó cũng được tô bồi lên, tô 

bồi lên cho đến chỗ thành tựu đạo quả luôn. Một chút phước-báu thôi, chỉ cần cái niềm tin 

vào câu A-Di-Đà Phật vững vàng lên, thì nhất định nó sẽ được trưởng dưỡng cho đến lúc trở 

thành một vị đại Thánh Chúng trên cõi Tây-Phương. Thật không phải là chuyện tầm thường! 



Chúng ta ở đây đã biết được thế nào gọi là nhân-duyên, thế nào gọi là phước-đức, thế 

nào là cái giá trị của câu Phật nói trong kinh A-Di-Đà, thì đừng nghĩ rằng đi về Tây-Phương 

là nhỏ nghe chư vị. Phải biết rằng chúng ta có thiện-căn nhiều, nhưng phải cố gắng bồi đắp 

thiện-căn  thêm  nữa.  Phước-báu  đã  có  rồi,  nhưng  cũng  phải  bồi  thêm  phước-báu  hơn  nữa. 

Hãy lấy niềm tin này mà bồi, bồi cho đến kỳ cùng luôn. Để chi vậy?... Để nhất định ta phải 

về được cho tới Tây-Phương. Có phước-báu, có thiện-căn mà bồi thêm nữa thì ta lên Thượng 

PhNm. Hì Hì!... Thượng PhNm thì trong hai ba kiếp thôi mình thành Phật. “Nhất sanh thành 

Phật”  đi  bổ  sứ,  bổ  sứ  như  ngài  Di-Lặc  cứu  độ  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh.  Sướng  biết 

chừng nào…  



Chứ còn nếu ỷ y?... Một niệm ỷ y, một niệm khinh mạn, một niệm cho là đủ... Thì chư 

Tổ nói rằng, ngay lập tức chúng ta đã bị thối chuyển liền! Nhất định xin chư vị phải áp dụng 

cho được lời dạy của ngài Ấn-Quang: Càng tu càng khiêm nhường, càng tu càng thấy mình 

yếu,  dù  biết  rằng  mình  có  thiện-căn  đi  nữa,  cũng  cứ  cho  mình  còn  yếu  mới  được.  Tại  vì 

sao?... Tại vì…  



 - Thiện-căn nó nằm song song bên nghiệp chướng…  

 - Thiện-căn nó nằm song song bên oan gia trái chủ chướng…  

 - Thiện căn nó nằm song song bên những tội lỗi mà những lúc mê lầm mình tạo ra!...  



Hãy lấy niềm tin này mà tăng trưởng thiện-căn lên, thì tự nhiên nó làm mờ dần nghiệp 

chướng xuống, giúp chúng ta an nhiên tự tại đi về Tây-Phương. 



Nguyện mong cho chư vị hiểu được chỗ này rồi, thì hãy an nhiên tự tại, cố gắng kết hợp 

chặt  chẽ  với  nhau,  để  chúng  ta  cùng  được  về  Tây-Phương  thành  vị  đại  Bồ-Tát,  cứu  độ  vô 

lượng vô biên chúng sanh…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 14) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Niệm Phật là một pháp môn “Đại Giải Thoát”, nhưng có nhiều người không trân quý là 

tại vì chưa nhận rõ một tương lai rất gần có thể chìm đắm trong biển khổ, bị nạn trong ba 

đường  xấu  ác!  Nếu  chúng  ta  thấy  rõ  nghiệp  chướng  của  mình  quá  nặng,  với  cái  nghiệp 

chướng này ta sẽ tới đó chịu nạn vạn kiếp, thì chắc chắn cơ hội niệm câu A-Di-Đà Phật này 

trở nên quý giá vô cùng, không ai dám lơ là…  



Ngài  Ấn-Quang  sau  khi  đã  nghiên  cứu  tam  tạng  kinh  điển,  mười  hai  phần  giáo,  Ngài 

mới giật mình tỉnh ngộ liền quay trở về một câu danh hiệu Nam Mô A-Di-Đà Phật, quyết trì 

giữ đến cùng không dám rời ra. Trong phòng thờ của Ngài chỉ có một ảnh tượng A-Di-Đà, 

đơn giản lắm, một kinh A-Di-Đà, bức tường sau bàn thờ Ngài để một chữ “Tử”, có nghĩa là 

Ngài tự nhắc nhở một ngày nào đó Ngài phải chết. 



Một vị tôn sư mà phải để chữ “Tử” để nhắc nhở rằng bắt đầu từ giờ phút này cho đến 

cái ngày mãn báo thân không thể nào rời câu A-Di-Đà Phật một ly một tấc. Ta là một phàm 

phu, ta không phải là  một đại Bồ-Tát như Ngài, thì cái cơ duyên bị nạn chắc chắn phải dễ 

dàng, phải nhiều hơn Ngài hàng vạn lần! Đúng ra…  



 - Chúng ta phải biết sợ, sợ cảnh địa ngục một ngàn lần hơn Ngài.  

 - Chúng ta phải sợ, sợ rơi vào tam ác đạo một ngàn lần hơn Ngài.  

 - Và ta phải trì giữ câu A-Di-Đà Phật một ngàn lần hơn Ngài, ta mới an tâm được.  



Ấy thế mà có nhiều người gặp câu A-Di-Đà Phật vẫn còn hững hờ! Sở dĩ hững hờ là:  



 - Tại vì không mường tượng ra được cảnh đau khổ vạn kiếp, bị thiêu đốt vạn đời dưới 

 địa ngục!  

 - Tại vì không nghĩ rằng cảnh ngạ quỷ đói khổ như thế nào!...  

 - Tại vì không nghĩ rằng cảnh bị lột da xẻo thịt của loài súc sanh tệ hại như thế nào!... 

 Đau khổ như thế nào!...  



Chứ  nếu  mà  chúng  ta  nghĩ  tới  cái  chuyện  đó  thì  xin  thưa  câu  A-Di-Đà  Phật  không  ai 

dám rời đâu. 



Hồi sáng chúng ta  có  nhắc  qua câu:  “Sanh  tử  hải  trung,  niệm Phật  đệ  nhất”.  Tức  là 

chư Tổ đặt chúng ta như đang bị chìm trong cái dòng sanh tử cuồn cuộn, bị chết chìm trong 

biển khổ đó. Nếu thật sự mình đang chết chìm trong biển khổ đó, nếu vớ được một cái phao, 

thì quý vị có thấy cái giá trị của cái phao đó không?... Chắc chắn là không bao giờ dám rời 

phao đó ra đâu. Mà trong những cái phao đó, chỉ có   cái phao A-Di-Đà Phật là an toàn nhất, 

cái phao A-Di-Đà Phật là vĩ đại nhất, cái phao A-Di-Đà Phật đưa mình vượt qua cái biển khổ 

đó, đưa mình về cảnh an vui cực lạc nữa… Lúc đó mình mới thấy giá trị của câu A-Di-Đà 

Phật quý hóa không biết ngần nào? Không có gì có thể so sánh được. 



Ngài Tịnh-Không thường hay nói rằng, chúng sanh mê muội không biết của quý. Ngài 

nói câu A-Di-Đà Phật là cái của đại quý, đại báu mà vô lượng kiếp qua mình chưa từng gặp 

qua, chưa từng bám được. Ấy thế mà không chịu bám, không chịu giữ! Nhiều khi chư Phật, 

chư Tổ, đưa cái cơ duyên thành đạo đến tận tay ta rồi mà mình vẫn hững hờ, cứ cố bám lấy 

những  cái  gọi  là  những  phước  báu  tạm  bợ  bên  ngoài.  Những  thứ  đó  hoàn  toàn  là  tạm  bợ! 

Hoàn  toàn  là  giả  tạm!  Hoàn  toàn  là  huyễn  mộng!  Đến  cuối  cùng  chắc  chắn  nó  lặng  lẽ  bỏ 

mình ra đi, nó không cứu được gì cho mình cả! Ấy thế mà cứ thích bám vào cái đó, cứ sờ 

vào  cái  đó!...  Trong  khi  cái  phao  A-Di-Đà  Phật  không  những  cứu  mình  thoát  ra  biển  khổ 

luân hồi trong một cuộc đời này,  mà còn biến mình đời-đời kiếp-kiếp trở thành một vị đại 

Bồ-Tát  trên  cõi  Tây  Phương,  thành  đạo  Vô-Thượng...  Sướng  ơi  là  sướng!  Hì  hì...Vậy  mà 

không chịu bám… Hì hì!... 



Cho nên tu hành chúng ta phải biết tập giựt mình! Tập giác ngộ! Khi nghe một vị Tổ nói 

ra một lời, mình phải tập giác ngộ kịp thời. Hễ người nào mà giác ngộ kịp thời, thì người đó 

vượt qua được cảnh đọa đày vạn kiếp. Người nào mà không giác ngộ kịp thời thì chắc chắn 

sẽ bị trầm luân trong “Cảnh ngộp-ngộp-ngộp-ngộp” đó, “Cảnh Khổ-khổ-khổ-khổ” đó, trong 

vô lượng kiếp nữa chứ không thể nào thoát được đâu! 



Hồi trưa mình có nói đến chuyện khổ của con người ở tại cõi Ta-bà này. Phật nói cảnh 

này là cảnh khổ, gọi là “Khổ-Khổ”! Làm cái gì cũng khổ hết! Khổ kinh khủng lắm! Mang cái 

thân ngũ ấm này khổ chết luôn! Bảo đảm! Rồi nếu còn tham phước báu trên các cõi trời, cõi 

trời  Sắc-Giới  sướng  lắm.  Nhưng  Phật  nói,  cõi  trời  Sắc-Giới  còn  bị  “Hoại-Khổ”!  Vẫn  còn 

khổ! Ở trên trời Sắc-Giới không cần ăn nữa, không cần ngủ nữa, ngũ dục đã bỏ rồi đó mà 

vẫn còn phải khổ: Hoại-Khổ!... Lên đến trời Vô-Sắc-Giới còn ngon hơn nữa, sướng hơn nữa, 

nhưng mà vẫn còn cái “Hành-Khổ”, nghĩa là đến sau cùng vẫn đọa xuống!... 



Thôi!  Đừng  nói  làm  chi  những  cái  xa  vời  quá!  Trước  mắt  đây,  mình  nhìn  tới  những 

người thân khi xả bỏ báo thân!... Trời ơi!... Trằn lên, trụt xuống, đau đớn không biết chừng 

nào! Than lên, khóc xuống, rồi khi ra đi để lại một thân tướng cứng đơ! Con mắt thì mở trao 

tráo! Hình tướng thấy mà sợ không dám nhìn!... 



Có  nhiều  người,  khi  còn  sống  thì  “Mẹ-Mẹ  Con-Con”.  Khi  mẹ  chết  rồi,  thì:  “Mẹ  ơi!... 

 Phải chôn mẹ sớm đi cho rồi, chứ nhìn mẹ con thấy sợ quá, chịu không nổi!... ”. Tại vì sao? 

Tại vì nỗi buồn buồn một chút của người con khi thấy mẹ chết, thật ra chưa thấm thía gì đối 

với  cái  khổ  của  chính người  mẹ  phải  chịu hàng vạn kiếp  bắt đầu từ khi tắt hơi đó!  Quý vị 

đừng nghĩ là mình sợ cái thân chết của mẹ mình là mình khổ lắm đâu! Chính người mẹ của 

mình bị khổ dễ sợ lắm! Khổ đến nỗi không còn cách nào có thể diễn tả thành lời được! 



Cái  hiện  tượng  khổ  đó  có  thể  đến  với  mình  hay  không?  Dễ  dàng!…  Dễ  dàng!…  Sẵn 

sàng bên cạnh. Tại vì mẹ mình nghiệp chướng sâu nặng, chứ còn mình có hơn gì mẹ mình 

đâu?... Mình rồi sau cùng cũng bị như vậy!… Cho nên người nào khát mới biết cái cảnh khổ 

của khát như thế nào?... Người nào chui vào hầm lửa mới biết lửa nóng như thế nào?... Đi 

xuống dưới địa ngục rồi mới hiểu được cảnh lửa dưới địa ngục thiêu đốt! Không phải thiêu 

đốt một ngày hai ngày đâu, mà thiêu đốt vạn năm! 



Chính vì sợ cảnh đó, nên ngài Ấn-Quang mới khai thị bằng chữ “Tử”. Chữ “Tử” không 

phải  là  tự  tử.  Có  nhiều  người  nghĩ  sai!  Không  phải  vậy!  Ngài  nói  phải  nhớ  rằng  lúc  mình 

chết!... Mình chết nhưng mình không hết!... Mình không hết mà sau cái chết đó mình sẽ bị 

đọa lạc đau đớn lắm chư vị ơi!... Cho nên phải lo. Nếu mình hiểu được lời khai thị của ngài 

Ấn Quang rồi, thì nói thẳng ra, ai cũng phải lo bám cho chặt lấy cái phao A-Di-Đà Phật. Tại 

vì nhiều người không hiểu rằng chữ “Tử” này nó đến bất cứ lúc nào! Họ cứ tưởng rằng: “À, 

 mình bây giờ còn đẹp gái mà, mình còn đẹp trai mà, cớ chi mà phải tu hành cho gấp?”...  



Xin kể ra đây một câu chuyện để thấy thế nào gọi là cái giá phải trả của sự trì hoãn. Đó 

là năm 2006, ở cái làng bên cạnh làng tôi, ở đó có ba ngôi chùa và cũng có một ban hộ niệm. 

Ban hộ niệm đó chính tôi về khuyến tấn lập nên, người ta biết niệm Phật, biết hộ niệm. Có 

một anh chàng nọ lúc đó mới có bốn mươi hai tuổi, có chiếc xe Honda. Cứ mỗi Chúa Nhật 

thì anh chở người mẹ tới chùa để niệm Phật, tụng kinh, còn anh thì ngồi ở cái ghế đá ở ngoài 

hút thuốc. Tướng anh cũng đẹp trai. Người ta hỏi:  



 - Tại sao anh không vô niệm Phật với mẹ?  



Anh đó nói. 



 - Bây giờ tôi lo cho mẹ tôi trước. (Bà mẹ lúc đó là tám  mươi sáu tuổi).   Khi mẹ tôi an 

 phận xong tôi sẽ tu hành nghiêm chỉnh.   



Tới chùa nhưng anh đó cứ ở ngoài hút thuốc lá, không vô niệm Phật. Có một bữa nọ anh 

bị cảm. Cảm sơ sơ nên cũng không ai để ý đến làm chi, bà mẹ cũng không kêu ai làm chi!... 

Cảm sơ sơ có một ngày, nhưng không ngờ ngày hôm sau anh đó chết mất. Chết ngay trong 

lúc bốn mươi hai tuổi. Bà mẹ của anh ta bây giờ là chín mươi mốt, chín mươi hai tuổi rồi vẫn 

còn sống. Còn anh đó thì đã chết từ năm hai ngàn lẻ sáu, năm-sáu năm rồi. Bà cụ đó năm nay 

đã chín mươi hai tuổi vẫn còn sống, còn sống neo đơn một mình không ai chăm sóc! 



Chúng ta hãy tưởng tượng đi. Vì anh đó nghĩ rằng mình mới có bốn mươi hai tuổi, còn 

khỏe  quá,  chưa  chết,  nên  anh  chỉ  lo  cho  mẹ  trước.  Đâu  có  ngờ  vô  thường  đã  đến  với  anh 

trước, đến với người mẹ sau!... 



Chúng ta đi tới Niệm Phật Đường như thế này, trong đời này mà có cơ duyên gặp được 

câu A-Di-Đà Phật, thật là quý giá. Cái quý giá này xin thưa rằng là do thiện-căn, do phước-

đức, do ta đã biết tu hành từ trong vô lượng kiếp rồi mới có. Nhờ cái nhân đó đưa đến ngày 

hôm nay ta mới gặp được trường hợp này mà tin tưởng lấy, mà lo tu hành để niệm Phật cầu 

vãng sanh. 



Tuy nhiên, có nhiều người tới đây tu hành mà nghĩ:  À!… Chưa đến nỗi nào chết đâu, thì 

 cứ lo niệm Phật cầu vãng sanh làm chi?  Như hôm trước ở thành phố Praha (Tiệp) có một vị 

hỏi:  



 - Có nhiều người trẻ, chưa phải đến nỗi chết, mắc mớ gì cứ niệm Phật cầu cho chết? 

 Cầu cho vãng sanh?   



Tôi trả lời:  



-  Nếu vị nào đó niệm Phật cầu vãng sanh mà đi liền trong lúc còn trẻ, thì thật ra vị đó 

 là Tổ Sư rồi. Chúng ta gặp Ngài phải quỳ xuống chắp tay lại bái Tổ rồi.   Vì  c hỉ có những vị 

 Tổ Sư họ muốn đi là đi, muốn ở thì ở thôi. Chứ không phải Tổ thì chuyện đi đứng đó!… Đi là 

 chết  đó!  Hì-Hì!...  Chuyện  luân  hồi  đó!...  Chuyện  mãn  báo  thân  đó!...  Không  bao  giờ  biết 

 trước là lúc nào đâu à!...   



Hòa Thượng Tịnh-Không nói rằng, mình đâu có ký giao kèo với Diêm Vương? Hì hì!... 

Mà thật ra Ngài cũng đâu cần ký giao kèo với mình làm chi?... Mình đến đây là do nghiệp, 

nghiệp dẫn đến. Nghiệp dẫn đến, nó bắt mình phải trả chín chục năm thì chín chục năm mới 

đi, chứ sức mấy mà bây giờ mới có bốn mươi hai tuổi mà đi sớm vậy, phải không? Nhưng 

nếu cái nghiệp nó bắt mình lúc bốn mươi hai tuổi phải đi, thì đừng có nghĩ rằng mẹ mình tám 

mươi sáu tuổi sẽ đi trước nhé. Không có đâu à!…  



Chính vì vậy mà chúng ta giác ngộ ra chỗ này, là trong đời này mà bắt gặp được câu A-

Di-Đà Phật, đây là cái phao cuối cùng trong thời mạt pháp này, mà cũng coi chừng là cơ hội 

cuối cùng trong vô lượng kiếp về sau nữa chứ không phải là chuyện giỡn đâu chư vị!... Tại 

sao? Tại vì như một người chết xuống mà không có phần siêu sanh Tịnh-Độ, lỡ bị lạc vào 

một  trong những  đường tam  ác  đạo,  thì nhất định không  còn  cách nào  có thể  gặp  lại được 

Phật pháp. Bảo đảm!… Chắc chắn!…  



Thời mạt pháp này chỉ còn có chín ngàn năm nữa thôi, sau đó là thời “Diệt Pháp”. Quý 

vị cứ nghĩ coi, nếu đi xuống dưới địa ngục, thì chín ngàn năm trên thế gian này chỉ là thời 

gian hai-ba ngày dưới địa ngục mà thôi, còn người ở dưới địa ngục phải trải qua hàng vạn 

kiếp như vậy. Hãy tính thử thời gian dài bao lâu? Vô lượng kiếp! Làm sao mà gặp lại Phật 

pháp đây?... 



Giả sử như lỡ lọt vào hàng ngạ quỷ? Thôi! Thì cũng chịu thua rồi!... Vì muốn trở lên 

đầu thai lại làm người, ít ra cũng phải đợi mãn cái kiếp sống của ngạ quỷ trước. Một đời của 

ngạ quỷ là bao lâu?... Xin thưa, ít ra cũng vài ba chục ngàn năm là nhanh nhất đó nghe chư 

vị!... 



Còn lọt xuống hàng súc sanh thì sao?... Bây giờ tu hành mấy đi nữa, chuyển xuống hàng 

súc sanh, dù được  vô trong nhà tỷ  phú để  hưởng phước đi nữa...  Thì  hưởng phước  có  một 

đời, cũng vài năm gì đó rồi chết. Chết xong thì hết phước. Hết phước rồi thì đời sau cũng 

phải lang thang đi gặm xương trong các đống rác nào đó! Nếu chẳng may, gặp phải những 

người  thèm  thịt  nữa  thì  thôi  tiêu  rồi!  Hì  hì!...  Không  cách  nào  mà  không  bị  trở  ngại  hết 

trơn!... 



Hiểu được như vậy rồi, mong chư vị hãy bám cho chắc lấy cơ hội này, đừng có buông 

ra nhé. Buông ra là chết!... Tại vì chúng ta không chịu đặt ta trong cái thế đường cùng nên 

mới tu tà tà!... Chứ mà thấy rằng, đây thật sự là đường cùng rồi... Làm người trong thời mạt 

pháp thì chúng ta thật sự đã đi tới đường cùng rồi! Đường cùng dẫn tới đọa lạc, đâu dễ gì tìm 

ra nẻo đường cực lạc, siêu thoát!  ...   



Cho  nên  cơ  hội  vãng  sanh  này  đã  cuối  cùng  rồi  mà  không  chịu  giựt  mình  tỉnh  ngộ, 

không  chịu  bám  chắc  lấy  câu  A-Di-Đà  Phật,  thì  coi  chừng  phải  rơi  xuống  dưới  biển  khổ. 

Biển khổ là biển tội chướng đó!... Dưới biển khổ nhìn lên mình thấy con thuyền Bát-nhã của 

A-Di-Đà Phật cao vời vợi đó mà đành chịu thua! Tại vì khi chân mình đã chui vô trong cái 

cùm, tay mình đã chui vào trong cái kẹp, mình muốn với lên rờ con thuyền Bát-nhã một chút 

mà rờ cũng không được! Trong khi trước đó một giây đồng hồ, mình đang đứng trên bờ mé 

của con thuyền Bát-nhã, nhưng không chịu đi tới mà lại bước lui!... 



Biết vậy mới thấy câu nói, “Nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật”, hay vô cùng! Nhất 

định  phải  nhớ,  trong  một  trăm  triệu  người  mới  có  một  người  biết  niệm  Phật.  Quý  hóa  vô 

cùng!  Ấy  thế  mà  một  người  niệm  Phật  lại  không  chịu lặng lẽ hưởng  cái phước  phần  đi về 

Tây-Phương,  mà  lại  tùng  với  đại  chúng  để  đi  theo  con  đường  khổ  nạn!  Lúc  chịu  khổ  rồi, 

nhìn qua nhìn lại chung quanh toàn là người khổ hết trơn! Khổ ơi là khổ!… Đó gọi là khổ 

khổ!  Khổ quá  nên ngày  nào  cũng khóc:  Khổ!...  Khổ!...  Khổ!...  Khổ!...  Khổ!...  Khổ!...  Hì!... 

Khổ khủng khiếp quá!... 



Mong chư vị hiểu thấu mà phải sợ chữ “Khổ” này. Mau mau niệm Phật. Hãy bám chặt 

lấy cơ hội này để đi về Tây-Phương là con đường an toàn viên mãn nhất. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 15) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch Sư Cô! 

Cùng chư vị đồng tu! 



Chúng  ta  có  cơ  duyên  gặp  nhau  trong  pháp  hội  niệm  Phật  này,  và  theo  cơ  duyên  này 

chư vị đồng tu ép Diệu Âm nói khai thị, chứ thật ra vì bắt buộc nên Diệu Âm cũng đem lòng 

thành để trang trải ra đây vài ý kiến, hầu mong chúng ta giữ được niềm tin vào câu A-Di-Đà 

Phật. 



Cái duyên pháp của A-Di-Đà Phật rộng lớn vô lượng vô biên bao trùm pháp giới, không 

cách nào chúng ta có thể nói hết được đâu. Mà Phật pháp là một chuỗi pháp duyên vô cùng 

vô tận, nhưng nếu chúng ta biết “Y giáo phụng hành” những vị Đại Sư, chư vị Tổ Sư thì ta 

có  thể  thâm  nhập  vào  cửa  đạo  bằng  cái  duyên  gì  gần  nhất  của  chính  mình.  Hãy  mau  mắn 

chộp lấy cái duyên đó mà phăng tới, đừng nên phân đo, đừng nên đi theo con đường gọi là 

“Đa tạp”. 



Đa là nhiều, nhiều là không chuyên! Nghĩa là hôm nay chúng ta chộp cái đầu mối này 

để đi vào. Đi vào vừa thấy khó khăn hay bị chút trở ngại gì đó thì vội vã liệng cái mối này, 

chạy tìm cái mối khác. Chộp cái mối khác đi vào chưa được bao nhiêu lại thấy cái mối kia 

hay  quá,  lại  bỏ  nữa  để  chọn  cái  mối  kia...  Rốt  cuộc  tự  chúng  ta  làm  cho  pháp  duyên  của 

chúng ta bị rối bùng beng đi!... Chứ thật ra, pháp Phật thì rộng vô cùng vô tận, nhưng chúng 

ta có thể chộp một mối, rồi chỉ từ một mối đó để thâm nhập vào đạo. 



Nếu bây giờ chúng ta không biết mối nào để theo, thì hãy nghe lời đức Thế-Tôn dạy đi, 

câu A-Di-Đà Phật là cái mối dễ dàng nhất. Cứ chộp cái mối đó mà đi thì tự nhiên thành tựu. 

“Một là tất cả, tất cả là một”. Từ một mối đó ta sẽ thấy hết tất cả được Phật pháp. Ví dụ như 

mấy  ngày  nay  chúng  ta  có  duyên  nói  chuyện  với  nhau  về  Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-

Duyên, thì chúng ta hãy chộp lấy cái mối này mà đi. Bây giờ cứ lấy cái mối này mà chúng ta 

phăng tới, mình phăng thử xem sẽ đi tới đâu?…  



Hôm qua chúng ta nói trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật dạy  một người nào tin vào câu 

Phật hiệu A-Di-Đà thì người có thiện-căn, phước-đức lớn lắm!... Bây giờ hôm nay chúng ta 

hỏi lại: Người nào là người thiếu thiện-căn?... Chắc chư vị có thể đã trả lời được câu hỏi này 

rồi, phải không? Người nào vậy? Là người không tin vào câu A-Di-Đà Phật. Mình thấy quá 

rõ rệt!... 



Như vậy trong chúng ta ai là người thiếu thiện căn nhất đây? Diệu Âm xin đưa tay lên, 

xung  phong trước.  Chính  Diệu  Âm  này  là  người thiếu thiện-căn  nhất.  Vì sao vậy? Vì  năm 

mươi tuổi đầu vẫn chưa tin câu A-Di-Đà Phật! Chạy lung tung, còn chê nữa! Đến năm mươi 

tuổi đầu, có cơ duyên may mắn niệm câu A-Di-Đà Phật mới phát khởi niềm tin. Mà một khi 

phát khởi niềm tin thì thiện-căn có nhiều hay ít, không cần biết! Mà chỉ biết rằng đã có niềm 

tin thì cũng đã có chút chút thiện-căn. Có chút chút thiện căn rồi là được, mọi chuyện khác sẽ 

tính sau… Cứ biết có rồi cho vững tâm đã... 



Có một lần đi về Việt Nam, Diệu Âm gặp lại mấy người bạn học cũ. Những người bạn 

mới hỏi, bây giờ bạn tu hành như thế nào? Diệu Âm nói, bây giờ tôi chỉ biết niệm câu A-Di-

Đà Phật. Thì những người bạn mới nói:  



 - Mình là người thông minh, trí huệ, có học hành... tại sao không nghiên cứu kinh điển 

 để hiểu rõ lý đạo cao siêu trong pháp Phật mới xứng đáng? Tại sao lại niệm câu A-Di-Đà 

 Phật?...  



Diệu Âm mới nói rằng:  



 -  Bạn  đừng  có  khinh  thường  câu  A-Di-Đà  Phật.  “Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là 

 quả đó”.   



Người bạn mới nói:  



-  Chẳng lẽ một con ếch đang nằm dưới giếng, hàng ngày nó kêu ộp-ộp-ộp!... Bây giờ 

 con ếch đó niệm câu A-Di-Đà Phật chẳng lẽ nó cũng thành Phật sao?...  



Những người bạn đó chê Diệu Âm ngu si giống như con ếch nằm dưới giếng tăm  tối, 

âm u mù mịt!... Nhìn lên bầu trời chỉ thấy một cái lỗ nhỏ thế này tưởng rằng bầu trời là như 

vậy!... Trong khi đó thì Diệu Âm lại thầm nghĩ rằng, con ếch ở dưới giếng nó ngu si thật đó, 

nhưng nếu tâm nó niệm lên được một câu A-Di-Đà Phật thì con ếch đó dù ngu si nhưng nó 

có thiện-căn, nhờ cái thiện-căn này mà nó có thể vãng sanh về Tây-Phương thành đạo. Còn 

những người bạn kia tưởng mình là khôn ngoan, tưởng mình là trí huệ mà không tin vào câu 

A-Di-Đà Phật, thì nhất định đây là người không có thiện-căn! Phước-báu thì có thể hơn con 

ếch  một  chút.  Có  chút ít  phước-báu nên mới  có  được chiếc xe  Honda,  mới  làm  được  thân 

người, nhưng mà không tin vào câu A-Di-Đà Phật thì thiện-căn không có! Chắc chắn thiện-

căn thua con ếch! Cái phước báu có trong đời này hãy cố gắng mang vào đời sau đi!... Còn 

không có thiện-căn, không tin vào câu A-Di-Đà Phật, thì nhất định một đời này luống qua 

không thể nào về tới Tây-Phương được nữa rồi!... Tương lai mình không biết là những người 

khôn ngoan này sẽ ngon hơn con ếch, hay là con ếch sẽ ngon hơn người đây?... 



Trở về vấn đề thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên. Chúng ta chớ vội dùng cái hình tướng 

của  thế  gian  ra  mà  đánh  giá  một  người,  coi  chừng  sai  lầm!  Một  người  được  cho  là  thông 

minh, đĩnh ngộ, như những người bạn của Diệu Âm, có người đã trở thành giáo sư đại học, 

nhưng mà không tin câu A-Di-Đà Phật, chê một người niệm Phật giống như một con ếch mù 

mờ chui xuống dưới đáy giếng. Trong khi họ không biết rằng sự cứu độ của A-Di-Đà Phật 

phổ  rộng  khắp  pháp  giới  chúng  sanh.  Ngài  nói  dẫu  cho  những  chúng  sanh  trong  hàng  súc 

sanh, địa ngục, ngạ quỷ, mà có cơ duyên niệm được câu A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc, dẫu cho mười niệm mà Ngài không cứu về Tây-Phương, một đời thành vị Bồ-Tát, 

thành đạo Vô-Thượng, Ngài thề không thành Phật. 



Như vậy xin hỏi rằng:  



 - Cái hình tướng này có đảm bảo cho chúng ta tự khoe mình là thông minh trí huệ hay 

 không?...  

 - Cái hình tướng này có bảo đảm cho mình khoe là thiện-căn phước-đức hơn người hay 

 không?...  



Xin  thưa  chư  vị,  không!  Thời  gian  nói  chuyện  quá  ngắn,  chúng  ta  không  thể  tiếp  tục 

được. Chiều nay chúng ta sẽ tiếp tục mổ xẻ thêm để cho rõ thế nào là thiện-căn? Thế nào là 

phước-đức? Thế nào là một người thành tựu? Thế nào là một người bất thành tựu?... Là một 

chúng sanh trong cõi ngũ trược ác thế này, xin thưa với chư vị, đã đến thời mạt pháp rồi gặp 

câu A-Di-Đà Phật mà không tin nữa ư? Không tin thì đại họa ứng hiện, đối đầu! Nhất định 

hết một báo thân này nạn tử tử sanh sanh không thể nào có hy vọng thoát ly! Mà xin thưa 

rằng, với nghiệp chướng sâu nặng, trí huệ thì mỏng manh như chúng ta, chắc chắn không thể 

nào thoát nạn được! 



Chư vị đừng nghĩ rằng một chúng sanh trong pháp giới thấp kém họ thiếu cái thiện-căn 

hơn mình đâu. Chưa chắc! Họ đang thiếu cái phước-báu, chứ còn thiện-căn thì chưa chắc. Ví 

dụ, một người làm thiện, xây cầu, đắp cống, có nhiều phước báu. Nếu mà biết gìn giữ, ăn ở 

hiền lành, thì cái phước báu này đời sau họ có thể hưởng. Mình đang tu hành như thế này, 

niệm câu A-Di-Đà Phật tức là mình có thiện-căn, thiện-căn hơn những người làm phước đó. 

Nhưng nếu mình không đem cái thiện-căn này để về Tây-Phương Cực-Lạc, lại còn nghĩ rằng 

mình ngon hơn thiên hạ. Một tâm tăng thượng mạn nổi lên, cống cao ngã mạn, đố kỵ, ganh 

tỵ đủ thứ... Giận dữ, tham sân si mình không bỏ, đến khi mình nằm xuống, vì cái tập khí này 

mà không cho phép mình về Tây-Phương Cực-Lạc. Hoặc là khi nằm xuống mình khởi một 

niệm sân, mình khởi một niệm tham, mình khởi một niệm si, khởi bất cứ một niệm nào đó... 

Thì chính vì cái niệm trong tâm này biến thành “Cận tử nghiệp” đúng nghĩa nhất, làm cho 

chúng ta sau khi lìa bỏ báo thân đi theo cái ác niệm đó mà đầu sanh trong tam ác đạo. Nên 

nhớ đây là lời của Quán-Đảnh Đại Sư nói. Ta niệm Phật mà sơ ý chui xuống dưới tam ác đạo 

thành một con vật, một con vật mà có thiện-căn vì trong đời trước có niệm Phật. 



Quý vị thấy không? Rõ rệt không? Tại vì nó sơ ý, nó không hiểu đạo, nó không biết gìn 

giữ cái duyên cho trọn vẹn, mà tự nó tạo ra cái nghịch duyên trong lúc xả bỏ báo thân, vô 

tình  tu  hành suốt  một đời sau  cùng phải  chịu cảnh đọa đày!  Tuy  sống  trong  cảnh đọa đày, 

nhưng A-lại-da thức của con vật đó vẫn còn chứa rất nhiều chủng tử A-Di-Đà Phật, tức là nó 

có thiện-căn... 



Một con ếch ở dưới giếng!... Chúng ta dùng cái máy niệm Phật mở xuống dưới giếng, 

nhiều khi tiếng niệm Phật của cái máy vang vang, làm động đến tâm con ếch, nó giựt mình, 

những thiện-căn của đời trước tự nhiên sống lại, A-lại da thức ứng hiện ra, làm cho nó niệm 

được câu A-Di-Đà Phật. Thay vì kêu “Ộp-Ộp”, thì tiếng “Ộp” thứ nhất là tiếng “A”, “Ộp” 

thứ hai là tiếng “Di”, “Ộp” thứ ba là tiếng “Đà”, “Ộp” thứ tư là tiếng “Phật”... để cầu sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc. Hì hì!... Con ếch đã đem tất cả những thiện-căn gì có được trong quá 

khứ mà nó đã lỡ lầm bỏ sót để hướng về Tây-Phương. Nó về Tây-Phương thành đạo…  



Trong kinh có nói:  “Tam ác đạo trung, lai sanh ngã sát. Thọ ngã pháp hóa, tất thành 

 A-Nậu-Đa-La Tam-Miệu-Tam Bồ-Đề” . (Nghĩa là, chúng sanh trong ba đường ác khi sanh 

về nước Ta, thọ giáo pháp của Ta, tất cả đều thành Vô-Thượng Chánh-Đẳng Chánh-Giác). 

Đây là lời Phật nói trong kinh Vô-Lượng-Thọ. 



Như vậy, chúng ta không thể nào chê bai một người ở ngoài đường vì thấy họ không có 

niệm Phật. Người ta không chịu niệm Phật vì có thể, một là họ không có thiện-căn. Hai là 

thiện-căn chưa phát hiện được. Hiểu được vậy thì mình không được quyền chê. Mình đừng 

có khinh thường con cá, con gà, con vịt... là loài súc sanh mà bắt nó để ăn thịt. Ăn thịt chúng 

coi chừng mình ăn thịt một vị Phật đó!... Bắt một con ếch để ăn thịt là coi chừng ăn thịt một 

vị Phật đó, tại vì nó có thiện-căn, chơn tâm của nó là một vị Phật... 



Chính vì vậy mà hôm nay chúng ta cứ phăng tới thử coi thiện-căn này sẽ đi tới đâu?... 



Nhất định chúng ta phải tin vào câu A-Di-Đà Phật. Tin được vào câu A-Di-Đà Phật thì 

dù thiện-căn nhỏ như  Diệu  Âm  đây  mà  quyết  lòng  thành tâm  niệm  Phật,  thì thiện  căn nhỏ 

này sẽ trưởng dưỡng vô cùng nhanh chóng, nhanh đến độ có thể đưa ta một đời này về tới 

Tây-Phương Cực-Lạc. Còn người có thiện-căn lớn ư? Lớn mà không chịu tin, thì thiện-căn 

đó sẽ hao mòn đi, èo uột đi, bị ém nhẹm ở một chỗ nào đó để cho tập khí nổi lên dìm cái 

thiện-căn này trong cảnh địa ngục, ngạ quỉ, súc sanh, rồi may ra trong một kiếp nào đó mới 

thành tựu!... 



Hiểu  được  đạo  lý  này,  xin  chư  vị  hãy  cố  gắng  gìn  giữ  cơ  duyên  này,  nhất  định  đi  về 

Tây-Phương, thành đạo trong một đời này. 



A-Di-Đà Phật. 



THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 16) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Kính  thưa  đại  chúng,  hôm  nay  Chị  Mơ  đánh  địa  chung  hay  bất  khả  tư  nghì,  làm  cho 

nhiều người niệm Phật nhiếp tâm. Sự nhiếp tâm của chư vị cao hơn Diệu Âm. Tán thán!… 

Tán thán!... 



Hồi nãy đi ra ngoài, có một vị gặp Diệu Âm và hỏi, anh Diệu Âm có ngủ gục không? Hì 

hì!... Nếu có ai ngủ gục thì cũng xin tán thán luôn, vì dù có ngủ gục chút ít nhưng cũng ráng 

niệm Phật, vậy thì cũng ngon hơn những người không niệm Phật. 



Rõ ràng trong một môi trường giống hệt nhau, có người nhiếp tâm được, có người còn 

hơi... tranh thủ ngủ tiếp!... 



Thường thường khi chúng ta ngồi tịnh, nhất là những lúc năm  phút tịnh niệm, đôi lúc 

chúng  ta  nhiếp  tâm  được,  định  cái  tâm  được,  cảm  nhận  được...  Có  đấy!...  Nhưng  thông 

thường với hàng phàm phu như chúng ta thì sự nhiếp tâm đó không có nhiều lắm đâu. Cho 

nên khi nhiếp tâm được thì chúng ta cứ việc nhiếp tâm, định tâm niệm Phật, còn khi không 

định tâm niệm Phật được, thì xin quý vị cũng đừng nên quá ái ngại... 



Những  cái  dạng  mà  chúng  ta  thường  gặp  trong  lúc  ngồi  tịnh,  một  là   Trạo-Cử,  hai  là 

 Hôn-Trầm, ba là  Vô-Ký,  ba cái dạng này thường hay đến với chúng ta lắm! Chuyện này hết 

sức bình thường. Xin chư vị đừng nên phân tâm, cũng đừng nên chú ý đến nó nhiều quá, mất 

công lắm! Tại vì nói chung thì nghiệp chướng chúng ta vẫn còn khá nặng! Nghiệp chướng 

khá  nặng  có  nghĩa  là  phước-báu  chúng  ta  cũng  không  phải  cao.  Mình  đang  nói  về  Thiện-

Căn, Phước-Đức, thì Phước-Đức tức là cái phước-báu đó. 



Thứ nhất là “Hôn-Trầm”!...  Như  một vị đạo hữu nói, tại sao mà tôi bị hôn-trầm hoài. 

Tức  là  đôi  lúc  mình  cố  gắng  công  phu,  nhưng  mà  “Nó  Gục”…  “Nó  Gục”  chứ  không  phải 

“Mình  Gục”...  Nói  chung  là  bị  ngủ  gục.  Không  sao  đâu!  Yên  chí  đi!  Ngủ  gục  thì  khi  giựt 

mình  tỉnh  dậy,  hãy  mở  mắt  ra,  lấy  hai  tay  dụi  dụi  hai  mắt  một  chút,  xoa  xoa  cái  đầu  một 

chút... rồi tiếp tục niệm Phật, không sao hết, đừng có ngại. Đó là do nghiệp chướng của mình 

nó sinh ra như vậy. Cứ ráng cố gắng! Ngủ gục vài ba lần thì sau đó hết đi. Nếu mình thường 

ngủ gục nhiều quá, thì Diệu Âm có một cách công phu khác, là trước khi niệm Phật nên thực 

hiện “Một ly công phu cà-phê”. Nhờ cách này, thì ngủ gục cũng giảm bớt đi!...Hì hì!... 



Thứ hai là “Trạo-Cử”!...  Cái này cũng rất hay gặp ở những người như chúng ta. Thường 

khi chúng ta cố nhiếp tâm, nhưng mà nhiếp tâm không được! Trong lúc chúng ta nhắm mắt 

để nhiếp tâm niệm Phật, thì đầu óc của ta cứ nghĩ hết chuyện này đến chuyện nọ, rất nhiều 

chuyện cứ tiếp tục hiện ra. Thì khi gặp trạo-cử như vậy xin quý vị cũng đừng có sợ. Không 

sao hết! Hãy nên mở mắt ra, đừng nhắm mắt lại nữa!... 



Thường thường khi ngồi công phu, chư Tổ dạy chúng ta mắt nên mở ba phần, nhắm bảy 

phần, Nghĩa là chúng ta còn có thể nhìn thấy được những hình ảnh phía trước, nhờ vậy mà 

trạo-cử có thể biến mất đi. 



Đây là cách đối trị trạo-cử đối với hàng phàm phu như chúng ta. Còn so sánh với những 

vị đã thể nhập vào trong đại định, trụ trong định vài ba năm, thì điều này  mình làm không 

được. Nếu năng lực mình làm không nổi, nhưng cứ ráng làm đôi lúc cũng trở thành vấn đề 

tai  hại!  Tâm  ý  chúng  ta  thì  muốn  cho  nhiếp  tâm,  được  nhất  tâm  bất  loạn,  nhưng  nhất  tâm 

không được, mà lại bị vướng vào tình trạng trạo-cử... 



Thì trạo-cử có hai dạng, dạng thứ nhất là tâm ý nghĩ tưởng lung tung. Một dạng thứ hai 

thì tiến sâu hơn gọi là vọng tưởng. Từ ý nghĩ sinh ra cảnh giới. Có người gặp cảnh giới lung 

tung của trạo-cử mà cứ tưởng là nhất tâm! Tới tình trạng này thì cũng hơi khó rồi đó!... 



Từ tư tưởng sinh ra hiện tượng! Ví dụ, như mình đang suy nghĩ về oan gia trái chủ rồi đi 

vào ngồi niệm Phật. Mình nhắm mắt lại muốn cho nhiếp tâm nhưng nhiếp tâm không được, 

trong khi đó tâm mình lại cứ tiếp tục nghĩ về oan gia trái chủ...   “À! Họ đang đến với mình 

 rồi đó!... ”. Khi tâm mình đang vướng như vậy mà mình không mở mắt ra, lại tiếp tục nhắm 

mắt để cố nhiếp tâm thì có thể một phút, hai phút, bỗng dưng mình thấy hình gì có cái dạng 

dạng gì đó giống như oan gia trái chủ tới!... Nếu biết cách điều trị, thì giải quyết vấn đề này 

cũng dễ lắm. Hãy mở mắt ra đi, dụi dụi con mắt một chút thì có thể hết. Chư Tổ dạy khi gặp 

trường hợp như vậy, nên dùng câu này:  



 Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng.   



 (Phàm những gì có hình tướng đều là hư dối, không có thật!)  



Đọc  câu  này  cũng được,  nghĩ  đến  câu này  cũng  được,  hay  là mình  nói  cho ngon một 

chút là quán đến câu này cũng được. Những hình ảnh mình thấy đó, hãy cho nó là hư vọng 

đi! Đó chỉ là những hình ảnh do tâm mình nghĩ tưởng đến mà nó sinh ra như vậy thôi! 



Hôm trước Diệu Âm có đưa ra một ví dụ, nếu quý vị nhắm mắt lại đi, rồi suy nghĩ đến 

một con bướm. Niệm Phật mà nghĩ đến con bướm thì tự nhiên đầu tiên hình như có cái cánh 

lờ mờ bay bay... Nó khởi ra cái dạng hơi giống như con bướm. Nếu mình tiếp tục nghĩ đến 

con bướm thì từ cái dạng lờ mờ đó nó hiện ra con bướm thật. Rồi mình nghĩ con bướm bay 

ra cửa thì nó bay ra cửa, mình nghĩ nó quay trở vô thì nó quay trở vô. Ban đầu đó chỉ là một 

cái dạng hoàn toàn mờ mờ không thật. Nhưng tâm của mình cứ duyên theo nó thì sau cùng 

nó hiện ra rõ rệt!... 



Có những hiện tượng mà nhiều người cứ nghĩ rằng mình bị oan gia này oan gia nọ, trái 

chủ này trái chủ nọ. Nhưng thật sự nhiều khi chỉ là vọng tưởng, những điều hão huyền, bắt 

nguồn từ chỗ trạo cử hơi nặng mà không biết đối trị mới sinh ra thôi. Đây là do hạ thủ công 

phu tu tập mà không chịu nghe kỹ lời dạy của chư Tổ. Hiểu ra thì vấn đề này thật đơn giản 

lắm!... 



Chư Tổ nói, khi niệm Phật, mình muốn nhiếp tâm, ráng cố gắng nhiếp tâm đến nỗi cái 

đầu nóng lên luôn! Tình trạng này thật ra không thể nhiếp tâm được! Cái thể lực của mình đã 

không  theo  kịp  cái  tâm  của  mình.  Chẳng  khác  gì  như  tập  thể  dục,  một  khi  tập  quá  sức  thì 

mình phải đổ mồ hôi, mệt lả người! Mệt thì tự nhiên mình cảm thấy chóng mặt, uể oải!... 



Hãy mở mắt ra, dụi dụi mắt một vài cái... 



Ngài Ấn-Quang Đại Sư nói, đang đi ở trong Niệm Phật Đường nhưng nhiếp tâm không 

được, mà đầu óc lại nóng bừng, thì hãy  mở  mắt ra nhìn qua cửa sổ, xuyên qua bầu trời ta 

thấy áng mây bay bay, tự nhiên hình như có luồng thanh khí đi vào xoa dịu sự căng thẳng. 

Rồi  hãy  xoa xoa đầu  một  chút thì hết, tất  cả khó khăn  mình đều  có thể tự  giải  quyết.  Đơn 

giản! 



Vấn đề chính là tại vì mình không biết ứng xử theo đúng căn cơ của mình, nên thường 

thường hay bị trở ngại như vậy mà thôi!... 



Trạo-cử là dạng nghĩ này nghĩ nọ, lung tung! Khi tâm cứ nghĩ này nghĩ nọ lung tung, thì 

xin hãy trở về với thực tế, là mở mắt ra để được tỉnh thức. Tỉnh thức để tiếp tục niệm Phật 

mới tốt. Niệm Phật đừng sợ cái niệm lung tung trong tâm khởi ra, mà hãy sợ mình có tỉnh 

thức kịp thời để tiếp tục niệm câu A Di Đà Phật hay không?... 



Như vậy tỉnh thức là mở con mắt ra. Gọi là “Thức-Tỉnh” hay “Tỉnh-Thức” cũng được. 

Muốn gọi sao thì gọi, đừng chấp vào danh tự làm chi. Điều quan trọng là niệm câu A-Di-Đà 

Phật, tiếp tục niệm câu A-Di-Đà Phật. Lúc đó hãy niệm lớn lên. Với tiếng địa chung của Chị 

Mơ này mà niệm lớn thì sướng lắm. Niệm Phật to lên, để chi vậy?... Niệm lớn làm cho cái 

lực của mình được hồi phục lại, làm cho mình nhiếp tâm lại được, và tiếng niệm có cái lực 

gọi là lực bố ma... 



Ma là gì?... Ma là cái trạo-cử của mình đó. Tiếng niệm Phật lớn làm cho mình mất tình 

trạng  trạo-cử  đi,  mất  cái  nghĩ  lung  tung  đi.  Những  hình  ảnh  gì  mình  thấy,  mình  nghĩ...  tự 

nhiên biến mất đi. Câu A Di Đà Phật đã phá tan sự trạo-cử. 



Có một dạng nữa gọi là “Vô-ký”. Cái dạng này dễ làm nhiều người lầm lẫn nhất, dễ lầm 

lẫn hơn so với dạng trạo-cử! Tại vì trạo cử thì rõ ràng quá, chớ còn vô-ký rất khó nhận ra. 

Vô-ký là gì? Là ngủ thì không phải ngủ! Định thì không phải định! Nhiếp tâm thì không phải 

nhiếp tâm! Trạo-cử thì không phải trạo-cử! Một dạng lơ lơ, lửng lửng!... Chắc chắn cũng có 

nhiều người gặp phải trường hợp này. 



Rất nhiều người khi mới bắt đầu tu hành thường hay lầm lẫn chuyện này, bị vô-ký rồi 

lại đi ra ngoài khoe rằng: Tôi là đã được định rồi! Tôi đã được nhiếp tâm rồi! Tôi đã nhất 

tâm bất loạn rồi!... Mà thật ra chỉ là trạng thái vô-ký, chứ không phải nhất tâm bất loạn!... Tại 

vì khi đã nhất tâm bất loạn tức là cảnh giới chứng đắc, phá được “Vô-Minh Hoặc” rồi, không 

phải đơn giản đâu. Một người đã thật sự chứng đắc thì bao giờ lại đi khoe ra? Đã khoe ra thì 

không thể là chứng đắc được! Mà hầu hết chín mươi chín phần trăm là rơi vào cái cảnh giới 

vô-ký mà họ không hay!... 



Bị tình trạng vô-ký quá nặng mà người ta cứ nghĩ rằng họ đang ở trong định. Khi nghĩ 

rằng mình ở trong cảnh giới định tức là cái tâm đã vọng lên rồi. Tâm vọng lên thì gọi là trạo-

cử chứ sao gọi là định? Mà trạo cử nổi lên trong cảnh vô-ký nên không hay! Cảm giác vô-ký 

đôi lúc cũng êm dịu lắm, sung sướng lắm. Người ta ngồi có thể hai ba tiếng đồng hồ, ngon 

lành và thoải mái nữa. Khi ra khỏi cái cảnh vô-ký nhiều khi cũng cảm thấy thoải mái lắm!... 

Lạ lắm!... 



Chư Tổ có dạy rằng, cách tốt nhất khi mình gặp những hiện tượng lạ như vậy, thì nên 

đến bái kiến những vị Sư, vị Thiền Sư nào đó để xin hỏi đạo với các Ngài. Các Ngài có thể 

khui ra một chút đạo lý để giúp cho mình biết rõ đó là trạng thái vô-ký. Trong cảnh giới vô-

ký, khi giựt mình tỉnh dậy, nhiều khi mình cũng có cảm giác lâng lâng, không biết là mình 

đang ở đâu đây? Đang ngồi niệm Phật với đại chúng, đang ngồi trong thiền đường, hay đang 

ngồi  trong  một  cảnh  giới  trên  mây  đây?...  Cảm  giác  đôi  lúc  cũng  sung  sướng  lắm!  Gặp 

trường hợp này, chư vị nên đánh giá rằng đó là cảnh giới vô-ký, nửa thật, nửa mơ!... Hình 

như mình đang ở trong mộng, mà thật ra là mình đang ngồi niệm Phật!... 



Cái cảnh giới này nó cũng giúp cho ta có chút an lành đó, nhưng thật sự không phải là 

nhất tâm đâu, thật sự không phải là vào định đâu. Vì không rõ điều này, nên nhiều người vừa 

rơi vào cảnh vô-ký, đã vội vã cho rằng mình đã niệm Phật nhất tâm rồi, liền chạy ra ngoài 

khoe thấy này thấy nọ. Khi người ta khoe ra rằng thấy này thấy nọ, chứng cách này cách nọ 

thì ta có thể đoán biết rằng, hầu hết họ bị rơi vào những cảnh giới vô-ký này!... 



Nếu một người thật sự đã vào định rồi, đã chứng đắc rồi, thì trí huệ đã khai, tâm hồn của 

họ đã an khang, thanh tịnh. Hòa Thượng thường nói, một khi thật sự được định do bởi công 

phu tu hành, thì đây là những người có sự hàm dưỡng tốt. Không bao giờ người có công phu 

hàm dưỡng tốt lại khấp khởi mừng vui vì một cơn định nào đó đâu! 



Như vậy khi một người đã khấp khởi mừng vui, tự thấy mình ngon hơn thiên hạ sau một 

cơn “Định” nào đó, thì hầu hết đều do, một là sự hôn-trầm hơi nặng một chút mà không hay! 

Hai là bị tình trạng vô-ký rồi!... Vì bị vô-ký mà không được ai giải bày nên đã hiểu lầm! Rất 

nhiều người sau một thời gian vô-ký đã tự khoe rằng mình đã được chứng đắc. Vì tâm móng 

cầu chứng đắc hơi mạnh, nên thường hay mở cửa cho cái nạn gọi là “Ma” dựa. Chứ thật ra là 

chính cái tâm của mình đã khởi lên một cái niệm móng cầu! Khởi tâm móng cầu do tại sức 

định  không  có,  tánh  khiêm  nhường  không  có,  lòng  chí  thành  không  có...  từ  đó  mới  khơi 

nguồn cho ách nạn xảy ra!... 



Hôm trước chúng ta cũng có nói qua, muốn phá một người tu hành cần phải chờ đợi sự 

sơ hở. Thường thường cái phương pháp hay nhất, cái phương tiện dễ nhất để oan gia trái chủ 

hay những vị nghịch duyên phá được chúng ta là họ giúp chúng ta tăng thượng mạn lên. Mà 

cách tăng thượng mạn dễ nhất là giúp cho chúng ta chứng đắc gì đó! À!... Anh muốn chứng 

đắc, ta cho chứng đắc luôn!... 



Họ có những cái gì họ giúp mình cái đó. Ví dụ như họ có tha tâm thông. Tha tâm thông 

chúng sanh trong pháp giới nhiều lắm, thì người ta cho cái tha tâm thông cho mình, họ giúp 

cho mình được tha tâm thông. Nghĩa là gì? Tôi biết anh đang nghĩ gì, tôi biết anh hôm qua 

anh đã làm gì. Những cái “Chứng” nho nhỏ như vậy làm cho mình mừng vui lên. Để chi? Để 

cho mình không ngờ đến những đòn hiểm họa bên cạnh. Mình sơ ý, họ sẽ thừa cơ hội để trả 

thù!... 



Muốn tránh chuyện này, đơn giản, không có gì khó khăn lắm đâu! Xin chư vị hãy rút lại 

những cái mừng khấp khểnh mà mình gọi là chứng đắc đi, hãy rút lại những sự tự mãn gọi là 

ngon lành đi, hãy rút lại cái ý niệm nhất tâm bất loạn gì đó đi. Hãy rút lại liền đi. Hãy tập 

tính khiêm nhường, chí thành, chí kính. Rút lại rồi, tự mình thành tâm niệm Phật hồi hướng 

cho pháp giới chúng sanh. Xin thưa với chư vị, chí thành cảm thông, hết liền lập tức. 



Ví dụ, như một vị đã tự khoe là mình đã chứng đắc Hoa-Nghiêm Tam-Muội, khoe ra đủ 

thứ hết... Nhưng chỉ cần bị Hòa Thượng la một câu, mời ra ngoài, thì vài tháng sau đã xăn 

tay áo đánh lộn với người ta lỗ đầu chảy máu! Có sự chứng đắc nào mà kỳ lạ như vậy?!... 



Một người tự khoe chứng đắc đi biểu diễn thần thông khắp nơi. Khi gặp một vị Tổ, bị 

Tổ la rầy, “Anh về lo nhiếp tâm để niệm Phật đi, chớ đứng đó mà cho là chứng đắc... chứng 

 đắc!... Coi chừng có ngày anh “Queo-Râu” đó! …” Nếu anh biết giựt mình!... Giựt mình thì 

tỉnh ngộ!… Tỉnh ngộ thì tự nhiên những thứ “Thần-Kỳ” gì đó sẽ biến mất đi! Biến mất đi, 

tức là chướng nạn được hóa giải, chứ không phải anh bị thua thiệt đâu. 



Bởi vì thương chúng sanh tâm ý quá hiếu kỳ, nên có nhiều lúc các Ngài phải trợn con 

mắt lên, hét một tiếng thật to làm cho chúng sanh giựt mình tỉnh ngộ. Còn chúng ta không đủ 

năng  lực  để  hét  như  vậy,  thì  chúng  ta  chỉ  thành  tâm  khuyên  nhau  hãy  cố  gắng  niệm  Phật. 

Thấy mệt mệt thì cứ mở mắt ra để cho thức tỉnh. Nếu chúng ta đang cố gắng nhiếp tâm như 

thế này mà thấy hình như bị mê mê! Nhiều khi cảm thấy có sự cố hơi bất thường nào đó, thì 

hãy mở mắt ra, xoa xoa cái đầu một chút là được rồi... 



Cứ theo phương pháp đơn giản như vậy để tu hành thì tự nhiên được êm xuôi. Chúng ta 

đang áp dụng phương thức “Năng nhặt chặt bị”. Miễn là lòng phải thành tâm niệm Phật. Mỗi 

ngày cố gắng niệm thêm, niệm thêm, niệm thêm… Phước báu của chúng ta tăng lên. Nghiệp 

chướng  của  chúng  ta  giảm  xuống.  Với  lòng  chí  thành  thì  chư  vị  oan  gia  trái  chủ  dễ  thông 

cảm để chúng ta được an lành hoàn thành sứ mạng: Một người phàm phu được vãng sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 17) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng ta đang niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Trong kinh Phật nói, 

chúng ta đích thị là người có  Thiện-Căn, có  Phước-Đức. Trong  Nhân-Duyên này, ta có hy 

vọng đi về  Tây-Phương.  Nói  rằng  “Có  hy  vọng”,  có  nghĩa  là ta  vẫn  còn  ngồi  tại  cõi  Ta-bà 

ngũ trược ác thế này để niệm câu A-Di-Đà Phật và ngày ngày hồi hướng về Tây-Phương, để 

cầu mong được vãng sanh, chứ thật sự là ta chưa được vãng sanh. 



Chưa được vãng sanh thì ta cũng chưa dám nhận là có phước-báu. Dù có thiện-căn cho 

mấy, ta cũng chưa dám nhận là đủ thiện-căn. 



Hôm qua chúng ta đã bàn qua, nhiệm vụ chúng ta là phải cố gắng tô bồi thiện-căn hơn 

nữa, tô bồi phước-báu hơn nữa. Đừng nên sơ suất! Tại vì khi sơ suất thì với thiện-căn này 

đáng  lẽ  được  trở  về  Tây-Phương,  trí  huệ  khai  mở,  thành  đạo  Vô-Thượng,  ta  lại  đành  chờ 

thêm một thời gian nữa khi nào thiện-căn trở lại mới tính. Điều này không tốt! 



Ta có phước-báu đó. Nhưng đến khi nào thật sự trở về tới Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì 

mới chính thức thực tế hưởng cái đại  Phước-Báu  này. 



Chính vì vậy, giờ đây chúng ta cũng phải biết cách gìn giữ phước báu, đừng để nó rơi 

rớt. Chỉ khi nào được ngự lên trên đài sen đi về Tây-Phương rồi, lúc đó mới an tâm. Bất cứ 

người nào cNn thận, chu đáo, đều phải chú tâm về vấn đề này. 



Hồi sáng chúng ta nhắc đến thiện-căn, bây giờ mình nhắc đến phước-báu một chút. Rồi 

ngày  mai  mình  nhắc đến  thiện-căn.  Thế  là  cứ  xoay  quần  riết  ba  cái này,  quần  cho đến  khi 

nào mình về được tới Tây-Phương mới thôi. 



“Phước-Báu” là tu thiện, làm thiện, làm lành, làm phước. Phước có bố thí pháp. Ví dụ 

như  Diệu  Âm  hay  thèo-lẻo  cái  miệng!  Với  cái  nhân  này  nhiều  lắm  thì  đời  sau  trở  lại  làm 

người, thành một vị tiến sĩ nói thuyết này thuyết nọ cho hay! Được nhiều người vỗ tay khen 

ngợi. Thật ra cái phước này không phải đích thật là loại phước ngon lành cho mình về Tây-

Phương đâu. 



Tu Phước còn có loại bố thí tiền tài. Người bố thí tiền tài thì được quả báo có tiền tài. 

Có tiền gọi là có phước-báu. Mình bây giờ tu phước, bố thí tiền thì nhiều lắm đời sau mình 

hưởng cái phước này là cùng. Nói nhiều lắm nghĩa là chưa chắc chắn, vì vẫn phải còn liên 

quan đến nhiều duyên khác nữa mới hưởng được. 



Nếu như mình ăn chay. Ăn chay cũng là cách tu phước. Mấy ngày nay có nhiều người 

nói đến ăn chay trường. Thường bàn luận về ăn chay trường. Khoe ăn chay trường... Rồi có 

người  còn  hay  hơn  nữa,  phát  tâm  phóng  sanh.  Làm  phước  thật  nhiều,  đời  sau  nếu  hưởng 

được phước báu đó, thì thân thể của mình sẽ to, lớn, khỏe mạnh, chín mươi tuổi vẫn chưa có 

một bệnh nào xảy ra. 



Chính vì vậy làm phước mà không biết hưởng đúng cách, thì chỉ hưởng trong lục đạo 

luân hồi, chưa chắc gì đã toàn thiện. Hưởng cách đó, dù có gì đi nữa cũng chỉ là phước báu 

hữu lậu. Tất cả những điều thiện lành mình đang nói đây đều là phước báu hữu lậu hết. 



Như  vậy  bây  giờ  làm  sao  hưởng  được  cái  phước  báu  vô  lậu  đây?...  Hay  nhất  là,  theo 

như lời ngài Tịnh-Không nói, làm phước mà không cầu hưởng phước trong đời này. Hãy dồn 

tất cả cái phước đó đến lúc lâm chung mới hưởng. Bây giờ có phép mầu nào đó để mình đem 

hết tất cả những phước của mình dồn tới lúc lâm chung mình hưởng đây? Người muốn vãng 

sanh về  Tây-Phương  là người  chuyển  cái  phước báu  hữu  lậu này  thành  một  thứ  đại phước 

báu, thành thứ tư lương đi về Tây-Phương. Ngon lành!... 



Muốn  chuyển  cái  phước  báu  này  thành  cái  tư  lương  về  Tây-Phương,  không  có  cái  gì 

khác hơn là hãy tập làm cái hạnh phước báu Ba-La-Mật. Ba-La-Mật là sao? Làm mà giống 

như không làm, làm mà quên đi…  



Ví  dụ,  như  có  nhiều  vị  phát  tâm  ghi  lại  những  lời  tọa  đàm  của  Diệu  Âm  để  ấn  tống 

thành sách, sẽ có nhiều người góp tịnh tài vô để ấn tống. Diệu Âm khuyên những vị đó đừng 

lập danh sách gọi là “Phương Danh Ấn Tống”. Nếu có người nào trách chư vị thì Diệu Âm 

sẽ chịu cho. Nếu người ta nghi chư vị gạt tiền của họ thì Diệu Âm cũng sẽ chịu cho. Nhưng 

chư vị đừng gạt nhé! Phải làm thật lòng là được. Rồi cái tiếng xấu mà người ta nói, thì không 

sao đâu, tôi chịu cho. Tôi chịu mang tiếng gạt, mà tôi không có làm. Người ta chửi tôi thì cái 

nghiệp của tôi bay ra hết. Nghiệp bay ra hết thì tôi được tăng trưởng phước-báu lên. Vậy thì 

tốt chứ có sao đâu? 



Hãy tập làm cái hạnh bố thí “Ba-La-Mật”, bố thí viên mãn. Tập đừng hưởng phước báu 

của thế gian này. Hay lắm! Điều này là thật sự là hay! 



Ví  dụ,  khi  mình tới cúng dường  cho  chùa,  các  chùa  thường  thường ghi danh  sách  lớn 

lắm. Để ý rồi mình mới thấy, người nào cúng cả ngàn euro thì được ghi tên lên cao nhất, chữ 

lớn nhất. Người cúng hàng trăm euro ở hàng thứ hai, thứ ba... Còn những người ở hàng chót 

nhất thì một vài chục, hoặc một vài đồng!... 



Thật ra làm vậy đôi khi cũng tội nghiệp cho những người bỏ đồng tiền ra cúng dường, 

bố thí! Tại vì thật ra tu phước thì có phước, nhưng mà cái niệm cống cao ngạo mạn, cái niệm 

cạnh tranh hình như cũng từ đó phát ra... Khởi ra cái niệm này thì dù mình làm phước lớn 

cho mấy đi nữa, cái phước báu này cũng trở thành là “Thiểu”! Nghĩa là chút chút! Như vậy, 

khi gặp một nơi nào đó người ta cần phải niêm yết danh sách, thì chính ta hãy cố gắng tập 

quên đi. Cứ tập quên cho nhiều đi. Khi làm cái gì thường phải lên danh sách, làm cái gì cần 

phải lên tivi, làm một cái gì cần phải lên đài truyền thanh để mà tung ra, thì cứ để họ tung, 

còn chính ta phải tập quên đi. 



Hòa  Thượng  Tịnh-Không  nói:  Mình  làm  một  việc  thiện  mà  đi  khai  ra  một  lần  thì  coi 

như mình huề vốn rồi. Người ta khen mình là huề vốn rồi. Làm một việc thiện, lại mời đại 

chúng  gom  lại  một  trăm  người  để  mình  tuyên  bố  việc  thiện  đó  ra,  thì  tới  một  trăm  người 

nghe,  một  trăm  người  biết.  Một  lần  làm  phước  mà  tới  một  trăm  người  biết  thì  coi  chừng 

mình bị lỗ vốn tới 99 lần!... Ngài nói như vậy. Hay lắm!... 



Thành ra muốn gìn giữ phước báu, hay nhất là chúng ta tập làm  mà giống như không 

làm.  Nếu  mà  ta  quyết  lòng  coi  thế gian này  chỉ  là  chuyện  tạm  bợ,  thời gian  chỉ  ngắn  ngủi 

không có gì để cho mình lưu luyến! Thì thôi! Bây giờ bắt đầu từ đây, ráng cố gắng đoạn cái 

danh đó đi. Đoạn bằng tư tưởng, đoạn bằng cái tâm này, chớ không phải đoạn bằng sự tướng. 

Giả  sử  mình  nói,  con  xin  cúng  dường  cái  này,  xin  Thầy  đừng  có  lên  danh  sách  làm  chi. 

Nhưng mà luật lệ ở đó phải lên danh sách, thì thôi việc đó tùy duyên là được. 



Về tu phước, trong kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ, Phật có nói rõ: Pháp Nhơn-Thiên, pháp 

Thanh-Văn  Duyên-Giác,  pháp  Bồ-Tát.  Pháp  tu  bố  thí  thuộc  về  phước  Nhân-Thiên,  có  bốn 

điều:  



 - Hiếu dưỡng phụ mẫu.  

 - Phụng sự sư trưởng.  

 - Từ tâm không sát sanh.  

 - Tu mười thiện nghiệp.  



Sơ  khởi,  mình  khui  ra  chuyện  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu  thôi,  nếu  làm  được  thì  cũng ngon 

lắm rồi. Xin thưa rằng, khi đã nghĩ đến hiếu dưỡng phụ mẫu, thì đừng nên nghĩ rằng ngày 

ngày mua vài con gà để phụng dưỡng cha mẹ ăn uống no nê là được. Không phải đâu! 



Cố gắng khuyên cha mẹ niệm Phật. Mấy ngày nay thấy cô Kim Bình hết lòng khuyên bà 

cụ  niệm  Phật.  Đúng  như  vậy  đó.  Còn  người  làm  mẹ  được  con  cái  báo  hiếu,  khuyên  mình 

niệm Phật, thì mình cũng phải tìm cách đáp ứng cho đúng sự báo hiếu mới tốt. Đừng nên làm 

cho người con của mình thất vọng nhé. Người mẹ cũng nên nhớ rằng, đời này vị này là con 

của ta, nhưng trở ngược về trong quá khứ thì chưa biết ai là mẹ ai là con đâu. Chưa chắc đâu. 

Nhớ kỹ điểm này. 



Khi chúng ta biết “Hiếu Dưỡng Phụ Mẫu”, thì chúng ta cũng phải biết “Hiếu Hòa” với 

đại chúng, với mọi người. Ta làm được sự hiếu hòa này thì ta có phước đức lớn lắm. Đừng 

nên, hễ mẹ của ta thì ta tiếp xử vui vẻ, lễ phép, còn bà kia không phải là mẹ của ta thì ta có 

quyền cự chống họ. Không tốt! Đi đến một nơi tu hành, mình chán ghét người này, mình phê 

phán người nọ... Làm vậy thì mình đã mang cái tội bất hiếu với cha mẹ rồi đó! Lạ lắm!... 



Trong kinh Phạm-Võng có nói rõ, giúp mình hiểu được cái cảnh luân hồi trong lục đạo 

nó xoay vòng với nhau. Chưa chắc một người bạn của mình thật sự là bạn đâu, có thể trong 

đời  trước  họ  là  cha  là  mẹ  của  mình  mà  không  hay  đó.  Một  người  phụ  nữ,  một  người  bạn 

khác quý mến ta, mình đừng có tưởng do mình tài giỏi, ăn nói hay ho nên người ta kính mến. 

Chưa  chắc!  Suy  cho  cùng  ra  coi  chừng  trong  quá  khứ  là  quyến  thuộc  với  nhau,  lại  là  chị 

mình. Không phải là chị, thì là mẹ  mình. Không phải là mẹ, thì có khi là bà nội mình nữa 

đó... 



Chính vì vậy, nếu chúng ta biết được chuyện hiếu hòa là quan trọng, thì xin chư vị cố 

gắng áp dụng phương thức, đừng nên kình chống lẫn nhau. Hãy cố gắng đoàn kết với nhau, 

hòa hợp với nhau để làm đạo. Đây là điều hay nhất. Nếu tu như thế này thôi, đối với những 

pháp tự lực thì vĩnh viễn đời-đời kiếp-kiếp, ta không có cái cơ hội giải thoát. Nhiều lắm chỉ 

hưởng được cái phước báu Nhân-Thiên là cùng. Nhưng đem những việc làm thiện lành này 

chiều lại ta nguyện đem công đức này, hồi hướng về Tây-Phương trang nghiêm Tịnh-Độ, thì 

xin thưa chúng ta đã chuyển hết tất cả cảnh giới tu hành rồi. Hay lắm! Cũng tu y hệt như vậy 

mà ta chỉ thêm một câu nữa thôi lại chuyển đổi được cảnh giới. Mà phải thành tâm nghen. 

Các Bác, các Cụ hãy thành tâm nghen. 



Nếu chúng ta không đọc câu này, thì ta chỉ là những người phàm phu, vẫn tiếp tục đi 

trong  cảnh  giới  phàm  phu!  Một  phàm  phu  có  phước  hơn  những  phàm  phu  khác  là  cùng! 

Nhiều lắm chứ chưa chắc chắn đâu! Nhưng chúng ta cũng tu hành y hệt như vậy mà cứ đem 

tất cả những việc làm thiện lành này, chiều lại thành tâm,  " Nguyện đem công đức này hồi 

 hướng về Tây-Phương trang nghiêm Tịnh-Độ",  thì mình đang tu cái hạnh “Tịnh Nghiệp”, 

chớ không phải là tu “Thiện Nghiệp” nữa. Lạ không! Rất nhiều người chưa biết chuyện này 

đâu. Cứ cho rằng tu hành thì làm lành lánh dữ là được. Sai lầm!... Chư Tổ đánh giá sai lầm! 

Có nhiều khi các Ngài còn trợn con mắt lên nói: “Nhà ngươi mà chỉ lo làm thiện cho nhiều, 

 thì cái nghiệp thiện nhà ngươi lớn. Nghiệp thiện lớn thì sau cùng nhà ngươi cũng phải lăn 

 lộn trong cảnh lục đạo luân hồi này chứ không được giải thoát!...”.  



Đây là các Ngài đang la rầy một người không biết mỗi chiều đem công đức tu hành hồi 

hướng về Tây-Phương Cực-Lạc đó. 



Như vậy mình hồi hướng về Tây-Phương Cực-Lạc chính vì tâm mình là tâm đi về Tịnh-

Độ, chớ không phải là tâm cầu hưởng phước trong cõi Ta-bà. 



Vậy thì, chuyện làm thiện làm lành này, thành thật mà nói, chỉ là trợ hạnh mà thôi!... 



Nói tóm lại, người đi về Tây-Phương thì…  



 - Chánh Hạnh phải là niệm câu A-Di-Đà Phật.  

 - Chánh Nguyện phải là nguyện vãng sanh về Tây-Phương.  

 - Với niềm Tin dũng mãnh.  



Cách tu hành thì cũng giống y hệt như mọi người, nhưng sau cùng ta vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc. Dù cái phước-báu này nhỏ cho mấy đi nữa, ta cũng có thể biến phước-báu 

này  thành  công  đức  vô  lượng  vô  biên  trên  cõi  Tây-Phương.  Ta  là  người  có  “Đại  Phước-

 Báu”. 



Hiểu được chỗ này rồi mới thấy rõ rằng chúng ta tu có gì khác với thiên hạ đâu? Chúng 

ta cũng làm thiện, cũng làm lành. Đôi lúc cũng hơi buồn buồn chút chút... Có chớ!... Phàm 

phu làm sao không có? Làm sao hết được phiền não phải không? Nhưng mà ta đang tu tịnh 

nghiệp, tức là ta quyết lòng đi về cõi Tịnh-Độ. Nó khác nhau chỉ là đem tất cả công đức này 

hồi hướng về Tây-Phương. 



Nhưng  đã  hồi  hướng  về  Tây-Phương  thì  đừng  có  hồi  hướng  cho  nhân  gian  nữa  nhé. 

Những người nào đem công đức này hồi hướng cho nhân gian thì nhất định không thể nào 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Hồi hướng cho nhân gian là sao? Là khi mình làm một việc gì, vội đi khai báo cho rùm 

beng lên để thế gian này thấy được cái công đức của mình, đây là mình đang hồi hướng về 

nhân gian vậy! Mình tích thiện kiểu đó thì đành rằng đời này phải chịu luống qua thôi!... 



Xin thưa với chư vị, pháp tu này có phải là đơn giản lắm không? Quá đơn giản! Thật sự 

quá đơn giản! Tại vì những điều chính yếu của cách tu hành nhiều khi chúng ta không phát 

hiện ra được. Chứ phát hiện ra rồi, thì thật sự ta đang đi trên con đường thẳng tắp về Tây-

Phương Cực-Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 18) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng ta chỉ còn có một buổi này với ngày mai nữa là xong pháp hội này, một cơ duyên 

thù thắng, kết quả tốt đẹp. Trong mấy ngày nay Diệu Âm thấy là mọi người ai cũng vui vẻ. 

Thật sự là bất khả tư nghì! Lợi dụng trong những khoảng thời gian còn lại, Diệu Âm xin kể 

một vài câu chuyện nho nhỏ vui vui bên cạnh con đường đi khuyên người niệm Phật. Những 

câu chuyện này hình như cũng có một chút ít ý nghĩa khai thị cho chúng ta. 



Cách đây tám-chín năm rồi, chín năm, năm hai ngàn lẻ hai. Có một lần Diệu Âm đi về 

Việt  Nam,  rồi  đến  một  nhà  của  một  đứa  em,  hướng  dẫn  cho  cũng  khoảng  chừng  hai  chục 

người niệm Phật. Thì trong buổi niệm Phật, sau khi đi kinh hành xong rồi ngồi xuống, chính 

Diệu Âm đánh địa chung. Không biết lúc đó đánh địa chung có hay bằng cô Mơ ở đây hay 

không?... Không biết! Quên rồi! 



Sau  khi  đánh  địa  chung  xong  thì  ngồi  tịnh,  tức  là  năm  phút  tịnh  niệm.  Trong  khoảng 

thời  gian  tịnh  niệm  năm  phút  đó,  thì  có  một  việc  xảy  ra  hơi  bất  ngờ!  Một  chị  đồng  tu  tự 

nhiên sao có một hiện tượng bất thường phát lên, chị nói lên với trạng thái không kềm chế 

được! Chị có những cử chỉ bất thường! Chị với tay chụp người này, chụp người kia. Chị nói 

lên những lời hình như không kiểm soát được... Chị nói:  



 - Chư vị Bồ-Tát ơi! Bây giờ tôi biết thế nào là tu hành rồi. Tôi đã biết con đường giải 

 thoát rồi. Ông-Bà Cha-Mẹ tôi cũng được giải thoát rồi... Xin cảm ơn chư vị Bồ-Tát...  



Chị  đã  gọi  mấy  người  xung  quanh  đó  là  Bồ-tát.  Mấy  người  chung  quanh  thấy  vậy  sợ 

quá phải né ra, né ra xa chỗ khác. Không biết là tâm sự của họ lúc đó như thế nào? Nhưng 

thật sự nỗi lo lắng hiện lên nét mặt!... Hiện tượng đó xảy ra lúc vừa mới dứt địa chung, mọi 

người đang ngồi tịnh niệm, rất im lặng. Tôi cũng đang ngồi tịnh niệm ở phía trên. Nghe vậy 

tôi mở mắt ra nhìn chị, nhìn xong tôi lại nhắm mắt lại... Còn vị đó thì tiếp tục nói lung tung. 

Mấy người đồng tu tưởng rằng tôi ngồi tịnh niệm nhiếp tâm quá đến nỗi không nghe thấy gì 

cả, nên mới kêu lên: “Anh Năm!... Anh Năm!... ”. Họ kêu tôi hãy mở mắt ra xem tại sao chị 

đó lại bị như vậy? 



Tôi  mở  mắt  ra  nhìn!...  Nhìn  xong  rồi lại  nhắm  mắt  nữa!...  Mọi  người thấy  tôi  sao mà 

bình tĩnh quá, nên cũng làm thinh luôn! Họ đành phải né xa ra để mặc chị làm sao thì làm! 

Mọi người đều nương vào tôi mà, nhưng thấy tôi làm thinh nên họ cũng làm thinh luôn! Chị 

đó nói năng lung tung khoảng một vài phút, thì bắt đầu ngồi im, không nói nữa…  



Lúc đó tôi mới mở mắt ra nhìn chị, rồi tôi nhìn mọi người. Người ta tưởng rằng tôi phải 

làm cái gì đó, nhưng tôi chỉ mỉm cười, rồi tôi lại nhắm mắt lại nữa. Tôi đợi khoảng một phút 

nữa, coi thử chị đó có nói gì thêm không. Nhưng chị không nói gì nữa cả. Chị bắt đầu hiền 

lại rồi! Bình tĩnh lại rồi. Tôi mới cười và nói:  



-  Sao?... Chị muốn nói gì nữa không? Nói tiếp đi! Có muốn làm gì nữa không? Làm tiếp 

 đi!...   



Tiếng  nói  của  tôi  phá  tan  bầu  không  khí  im  lặng  làm  tất  cả  mọi  người  cùng  cười  rộ 

lên!... Nghĩa là họ cùng cười rợp cả cái phòng luôn!.... 



Thật ra, trong khoảng thời gian hơn mấy phút đồng hồ đó, mọi người đều bị căng thẳng 

quá!  Không biết là  chị  này  bị chuyện  gì mà  sanh ra bất bình thường!...  Sau khi  mọi  người 

cười rộ lên làm cho chị đó cũng mắc cở, chị cũng cười theo luôn. Tới lúc này thì bao nhiêu 

sự căng thẳng mới giải tỏa hết. Đúng ra trong buổi cộng tu đó tôi sẽ không nói khai thị gì 

đâu, nhưng gặp phải hiện tượng đó, tôi đành phải nói vài lời để giải tỏa thắc mắc cho mọi 

người an tâm. 



Tôi nói với mọi người nên hiểu rằng cái hiện tượng này là bình thường, chứ không có gì 

đáng  ngại!  Giả  sử  như  trong  lúc  xảy  ra  sự  việc  như  vậy,  nếu  tôi  chưa  từng  trải  qua  kinh 

nghiệm nào, thì có lẽ buổi cộng tu đó sẽ lộn xộn lắm! Nhưng mà tôi đã có kinh nghiệm qua 

rồi.  Ở  trong  Tịnh-Tông  Học-Hội  tôi  đã  từng  gặp  qua  một  vài  trường  hợp  tương  tự.  Trong 

kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật cũng có nói về hiện tượng này, nên tôi mới bình tĩnh, vững tâm và 

biết ngay rằng chị này ứng ngay ở chỗ đó, chớ không có gì lạ!... Đó là hiện tượng bất chợt 

gặp câu A-Di-Đà Phật, họ quá vui mừng đến nỗi không còn kềm chế được!... 



Chị đó đã tu tập theo pháp tọa thiền hơn mười ba năm. Sức ngồi thiền của chị kéo dài 

năm-sáu-bảy tiếng đồng hồ là chuyện bình thường. Có nhiều khi chị có thể ngồi luôn từ sáng 

đến  chiều,  trải  qua  trong  vòng  bảy-tám  tiếng  đồng  hồ  trong  cảnh  tịnh  tâm.  Khả  năng  tọa 

thiền của chị thật sự cũng khá. 



Nhưng khi quý vị đồng tu mời chị đó đến niệm Phật thử cho biết. Đó là buổi tu niệm 

Phật thử đầu tiên của chị. Trong khi tu thử thì vô tình làm cho chị giựt mình! Chị tưởng là 

cách tu cũng giống như chị thường tu, nghĩa là khi vào trong Niệm Phật Đường là phải ngồi, 

ngồi  cho thật lâu để tịnh.  Từ  trước tới giờ  chị  chưa bao  giờ  thấy  qua  cách  tu nào vô  trong 

Niệm  Phật  Đường  chỉ  có  niệm  Phật,  niệm  Phật  suốt.  Đi  kinh  hành  cũng  niệm  Phật,  ngồi 

xuống cũng niệm Phật, rồi khi ngồi tịnh tôi cũng nói tịnh niệm, ngồi tịnh cũng niệm Phật.... 



Tiếng niệm Phật từ đầu cho đến lúc ngồi tịnh niệm Phật, làm cho chị ngộ ra điều gì đó 

và  phấn  khởi  quá  đến  nỗi  kềm  chế  không  được,  nên  mới  phát  tác  lên  một  hiện  tượng  bất 

thường như vậy! 



Trong kinh Phật, kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật có nói lên hiện tượng này. Có những người 

khi  nghe  được  câu  danh  hiệu  A-Di-Đà  Phật,  tự  nhiên họ  phát  khóc,  họ khóc  nức nở,  khóc 

không kềm được nước mắt! Tôi đã từng thấy có những người khóc đến nỗi mà họ phải rút 

từng nắm từng nắm giấy để chặm nước mắt. Chặm như vậy mà chặm cũng không kịp nước 

mắt. 



Rồi  cũng  có  người  khi  nghe  câu  danh  hiệu  A-Di-Đà  Phật  thì  lại  vui  mừng.  Người  ta 

mừng vui đến nỗi ở giữa đạo tràng trang nghiêm mà họ nhảy, họ la lên, mất bình tĩnh, không 

kềm được sự cảm xúc! Nhiều khi áo quần cũng bay phất phới lên như bướm!... 



Nguyên nhân là vì những người này trong tiền kiếp họ đã niệm Phật rồi, nay gặp nhân 

duyên này tạo cho họ sự cảm xúc mãnh liệt như vậy. 



Thì chị này ở vào trường hợp thứ hai. Chị quá mừng vui!... 



Khi chị bình tĩnh lại rồi, tôi mới nói cho vui:  



 - Sao?... Bây giờ chị muốn làm nữa không?...   



-  Thôi! Em mắc cỡ quá rồi anh Năm ơi! Em không dám làm nữa đâu. Thật ra lúc đó em 

 mừng quá, em muốn đến lạy từng người một để cảm ơn. Em muốn lạy Phật, em lạy chư vị 

 Bồ-Tát, cảm ơn tất cả chư vị Bồ-Tát đã giúp cho em một con đường giải thoát...   



Giả sử  như lúc ngộ ra  đường đạo như vậy,  mà  gặp  người không  có kinh nghiệm  giúp 

đỡ, lại lầm rằng vị này bị trở ngại, bất thường... vội phản ứng không thích hợp như chụp tay, 

chụp chân, kềm chế, đè xuống, v.v... thì có thể từ chỗ gọi là “Kiết” biến thành “Hung”, từ 

chỗ vui biến thành lộn xộn! Rõ ràng không biết đâu là “Kiết”, đâu là “Hung”? Kinh nghiệm 

này nói ra để khi gặp chuyện chúng ta biết cần giữ điềm tĩnh để giúp nhau. Tôi giải quyết 

bằng cách chờ chị im lại rồi mới nói:  



-  Sao? Muốn làm nữa không?...  

-  Thôi! Em mắc cỡ quá!   

-  Nếu mắc cỡ quá không làm nữa thì niệm Phật. Chắp tay lại đi...   



Tôi niệm: “A-Di-Đà Phật”.  

Chị đó niệm: “A-Di-Đà Phật”.   

Tôi bảo chị niệm theo tôi ba tiếng “A-Di-Đà Phật”. Xong, tôi hỏi:  



-  Sao? Bình tĩnh lại chưa?...   

 - Chưa bình tĩnh lắm!...   

-  Chưa bình tĩnh thì niệm thêm ba tiếng nữa: “A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà 

 Phật”.  

-  Sáu tiếng rồi. Bây giờ bình tĩnh chưa?...   

-  Bình Tĩnh rồi!...   



Rõ ràng đơn giản, giải quyết cụ thể. 



Chính vì vậy, hồi sáng nay có người đến hỏi tôi là muốn tự tu ở nhà có được không?... 

Được chứ sao không. Nhưng cần cNn thận! Nhiều khi tâm mình thành khNn, thành khNn thì 

dễ được cảm ứng, cảm ứng tốt chứ không phải xấu. Cảm ứng tốt nhưng vì quá bất ngờ, nên 

mình  không kềm  chế  được  niềm  vui.  Từ chỗ đó,  đúng  ra là  mình được  thiện  lợi,  nhưng vì 

không có một người hiểu việc bên cạnh để khuyên giải, hay tiếp trợ cho mình để cho mình 

được thiện lợi. Có nhiều người họ lại tưởng rằng mình bị chướng nạn! Vì hiểu lầm nên có 

thể tự dẫn đến chỗ lộn xộn tâm trí!... 



Quý vị thấy không? Đây là trường hợp được cảm ứng tốt. Cảm ứng tốt mà sơ ý thì có 

thể vẫn còn trở ngại như vậy, huống chi là những cảm ứng xấu! Tại sao lại có chuyện  Kiết - 

 Hung đảo lộn như vậy?... Xin thưa tại vì thật ra là “Tâm Cơ” của mình nó yếu lắm, không 

phải là mạnh đâu!... 



Ví dụ, khi mà ngộ ra như vậy, nếu như vị đó có tâm cơ mạnh thì sẽ điềm tĩnh vô cùng, 

thấy an lạc vô cùng, và tự họ nhận ra con đường giải thoát chính là câu A-Di-Đà Phật, mà 

mình đã cố gắng tìm. Công phu tu trì rất là cao để tìm ra đường giải thoát, nhưng trong mười 

mấy năm trường qua tìm không được, nay gặp câu A-Di-Đà Phật mà ngộ ra. Ngộ ra đường 

giải thoát, nhưng vì tâm cơ yếu, không chịu đựng nổi sự thử thách của cái ngộ đó, nên mới 

phát tác lên, nhảy chụp người này, chụp người nọ, làm lộn xộn giữa đạo tràng như vậy!... 



Đây cũng là một lời khai thị rất hay. Chúng ta tu hành trong thời mạt pháp này, hãy nên 

kết nhóm với nhau mà tu hành. Chúng ta cũng nên cần có những sự hiểu biết căn bản, cụ thể 

để kịp thời giúp cho một người đang được cảm ứng thiện lợi, sẽ tiếp tục được thiện lợi. Như 

vị đó sau khi đã có cảm ứng đó rồi, mới quyết tâm, xin thề là từ nay về sau sẽ niệm Phật. 

Bây  giờ  thì  chị  đó  niệm  Phật  rất  giỏi,  rồi  cộng  với  công  phu  tu  thiền  định  sẵn  có  của  chị, 

những ngày tinh tấn tu hành, chị ngồi niệm Phật từ sáng cho đến trưa luôn. 



Có những chuyện cũng tương tự như vậy, nhưng nếu không biết cách giải, có thể đưa 

đến chỗ trở ngại! Ví dụ như khi Ngài Lý-Bỉnh-Nam lập ra một tuần thất tinh tấn. Thì một 

tuần lễ đầu phát hiện có hiện tượng bị trở ngại!... 



Mình ở đây cũng có tu ngày tinh tấn, nhưng thực ra là giả đò tinh tấn! Mình thuộc hàng 

giả đò, chứ không có tinh tấn gì hết! Nếu đúng là tinh tấn thì từ sáng đến trưa, từ trưa đến 

chiều, từ chiều đến tối, không được nói một lời nào. Ăn xong là phải vô Niệm Phật Đường 

niệm Phật liền, miên mật niệm Phật suốt một tuần lễ. 



Khi phát hiện có hiện tượng trở ngại như vậy, ngài Lý-Bỉnh-Nam nói, gặp một cảm ứng 

như vậy, nếu mà vị chủ thất không vững, thì có thể làm trở ngại cho người ta! Cho nên Ngài 

nói, muốn kiết thất tinh tấn, gọi là đúng với tinh thần tinh tấn, thì chọn ra cỡ chừng sáu người 

cộng với người chủ thất là bảy người. Bảy người thôi, cùng nhau nhập thất niệm Phật tinh 

tấn trong vòng một tuần lễ. 



Khi Ngài tổ chức lần thất tinh tấn thứ hai, thì không phải chỉ có một người bị trở ngại, 

mà có đến hai ba người bị. Bắt đầu từ đó Ngài mới khuyên rằng:  



 - Thời mạt pháp này, tâm cơ chúng sanh yếu quá, không chịu nổi thử thách. Cho nên xin 

 đừng sơ ý, tổ chức tu tinh tấn bừa bãi, hay gọi là quá tinh tấn.   Không tốt!...   



Một khi muốn tu tinh tấn như vậy, thì luôn luôn cần phải có người chủ thất vững. Để chi 

vậy?...  Người  có  cảm  ứng  tốt  mình  cũng  giải  được,  mà  người  có  cảm  ứng  không  tốt  mình 

cũng phải giải được cho họ. 



Thật ra cũng không phải là chuyện nguy hại xảy ra thường xuyên. Nhưng chỉ sợ rằng là 

khi đối diện với những cảm ứng đó, mình có kềm chế được, có giữ được cái tâm bình tĩnh 

hay không? 



Ví dụ như chị đó, nếu lúc đó không có một người nào vững để kềm lại, cũng có thể bị 

chút ít trở ngại. Trở ngại vì lầm lẫn! Đáng lẽ, lúc họ cảm thấy lâng lâng, sung sướng quá, cứ 

để tự nhiên cho họ hưởng cái cảm giác sung sướng đi, rồi sau đó tự nó sẽ giải nghiệp cho 

người ta. Có nhiều người sơ ý chạy tới cột tay, cột chân, cưỡng bức họ... Từ đó điều thuận 

lợi biến thành trở ngại là như vậy. 



Cho nên thường thường chúng ta phải kết nhóm với nhau để tu hành. Và dù là cảm ứng 

tốt đi nữa, mình cũng phải quán:  À! Vì cái tâm cơ mình còn yếu quá! Cảm ứng tốt này chỉ là 

 cảm ứng tạm thời thôi! Chứ ta chưa phải là đắc đạo gì đâu! ... Cũng như chị đó ngộ ra đường 

tu.  Khi  chợt  ngộ,  cảm  giác  quá  mạnh,  nó  vượt  qua  sự  kềm  chế  nên  mới  có  động  thái  bất 

thường thôi, chứ không phải ngộ được ra như vậy là khai ngộ, hay đắc đạo gì đâu! 



Tôi khuyên chị đó hãy tiếp tục tu hành. Vẫn vui vẻ thoải mái không cần sợ sệt gì nữa 

hết! Cứ giữ tâm thanh tịnh niệm Phật và biết rằng:  À! Như vậy đường giải thoát cho chính ta 

 là câu A-Di-Đà Phật. Chị đó bắt đầu quyết lòng niệm Phật. Sau này chị đi hộ niệm, những 

cuộc vãng sanh mà được chị giúp, tuyệt vời vô cùng!... 



Thì đây cũng là một lời khai thị rất hay cho chúng ta về cách thức tu hành. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 19) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng  ta  chỉ  còn  có  một  ngày  hôm  nay,  nói  chuyện  với  nhau.  Rồi  ngày  mai  thì  mỗi 

người đi về mỗi nơi. Cơ duyên này cũng chỉ kéo dài một thời gian ngắn ngủi, xin tất cả hãy 

trân quý, để cho cái duyên này mình được đắc thiện lợi. 



Ngày hôm qua mình kể ra câu chuyện của một người lần đầu tiên niệm Phật mới ngộ ra 

và nói lên rằng bắt đầu từ đây tôi đã biết con đường giải thoát rồi. Ông bà cha mẹ, cửu huyền 

thất Tổ của tôi cũng sẽ được giải thoát... Rõ rệt, trong một đời người tu hành cơ duyên chỉ 

đến có một lần, ngộ hay không ngộ cũng một lần, không dễ gì có lần thứ hai. Cho nên mình 

thấy cơ duyên niệm Phật quý giá vô cùng. 



Trong  lần  đầu  tiên  đó,  vị  đó  ngỡ  ngàng  mà  đến  nỗi  không  kềm  được  những  lời  nói, 

những cử chỉ của mình, nên phát tác ra những động tác không kiểm soát được. Chuyện này 

cũng giúp cho người đó, cũng như cho chính chúng ta biết rằng, dù mười ba-mười bốn năm 

qua tu thiền định, mức công phu cũng thật là khá, nhưng khi gặp người niệm Phật mới ngỡ 

ngàng  ra  một  chuyện  là  sức  định  đó  còn  yếu  hơn  những  người  đang  ngồi  niệm  Phật.  Vì 

người biết được pháp Niệm Phật, người ta nhiếp tâm niệm Phật thì họ cũng có những cảm 

ứng tốt, nhưng mà không đến nỗi phải mất sự kiểm soát! Trong khi vị đó đã có công phu hơn 

mười ba năm và sức ngồi thiền có thể đến bảy-tám tiếng đồng hồ dễ dàng. Nhưng không ngờ 

khi vừa gặp một cảnh giới lạ thì kiểm soát không được, kềm chế không nổi! 



Câu chuyện này cũng giúp cho ta hiểu được rằng, sự thử thách của cảnh giới không phải 

là  đơn  giản  đâu!  Nhiều  khi  ở  trong  những  môi  trường  bình  thường,  mình  tưởng  là  có  sức 

định. Nhưng khi gặp một chuyện bất ngờ, thì mình thấy rõ rệt cái sức định mình không còn 

nữa!... 



Câu chuyện này cũng nói cho chúng ta biết là tâm cơ của tất cả chúng ta trong thời kỳ 

mạt  pháp  này,  thực  tế  không  phải  là  cao  lắm  đâu.  Chính  điều  đó  cũng  là  một  bài  học,  xin 

đừng sơ ý. Có nhiều người khi tu hành không chịu giữ tâm của mình thanh thản, nhẹ nhàng, 

nói theo lời của ngài Ấn-Quang là “Chí Thành-Chí Kính”, nói theo lời của ngài Tịnh-Không 

là “Khiêm Cung”, thì chúng ta dễ đi đến cái chỗ bị mắc lừa!…  



Trong kinh  có nói là  khi  chúng ta  niệm  Phật, chúng ta sẽ thấy  A-Di-Đà  Phật đến  tiếp 

dẫn. Nghe vậy, nhiều người nói rằng, tu hành ta phải cầu nguyện cho Phật hiện thân ra để 

mình thấy... Có nhiều người khuyên rằng không nên làm như vậy. Có người lại nói, vì niềm 

tin của mình chưa đủ nên Phật có thể ứng hiện cho mình thấy để tạo niềm tin cho mình tu, 

điều này có gì đâu mà sai lạc?!…  



Thì hôm nay, dựa theo câu chuyện của ngày hôm qua mình kể mới thấy rằng, với hàng 

chúng sanh, phàm phu căn tánh hạ liệt như chúng ta thì Phật không nỡ lòng nào ứng hiện cho 

mình  thấy  đâu...  Tại  sao  vậy?  Tại  vì  Phật  thương  chúng  sanh,  Phật  không  nỡ  nào  để  cho 

chúng sanh bị loạn tâm!... 



Thật ra cái vị được kể hôm qua là do cái thiện-căn tu hành trong nhiều đời nhiều kiếp đã 

có. Nghĩa là trong quá khứ nhiều đời nhiều kiếp vị đó có niệm Phật, nhưng vì một sơ suất 

nào đó mà bị mất phần vãng sanh, mất đường thành tựu. Trong suốt thời gian trôi lăn trong 

cảnh sanh tử luân hồi, vô tình đến ngày đó gặp được người niệm Phật, rồi cộng tu chung với 

họ, nên những thiện-căn phước-đức mới trỗi dậy, trỗi dậy mà kềm chế không được đến nỗi 

đã phát ra những động tác bất bình thường, giống như bị tNu hỏa nhập ma vậy!... 



Nếu trong trường hợp đó gặp những người thiếu kinh nghiệm, vô tình tạo cho họ những 

chướng nạn! Từ chỗ không có nạn mà thành ra nạn! Cũng trường hợp như vậy mà gặp những 

người đã biết, đã có kinh qua những chuyện đó rồi, đã hiểu được rồi, thì người ta giúp tăng 

thêm  thiện  duyên  cho  người  đó,  nhờ  đó  người  ta  tiếp  tục  con  đường  tu  hành  thành  đạo, 

không có gì trở ngại hết. 



Tuy nhiên, nói về tâm từ bi trong quá khứ thì có tốt, nhưng mà nói về tâm định trong 

hiện  tại  thì  có  trở  ngại.  Trở  ngại  chỗ  nào?...  Khi  một  người  thật  sự  đã  định,  thì  đối  trước 

những  sự  cảm  ứng  đó,  không  bao  giờ  người  ta  lại  mất  sức  kiểm  soát  như  vậy  đâu.  Đúng 

không?... 



Chính vì khi vị đó phát hiện như vậy thì mới ngỡ ngàng một điều:  À trong lúc mà mình 

 tập tọa thiền, cố gắng giữ tâm thanh tịnh, cố gắng làm cho vọng tưởng của mình lắng xuống, 

 và có công phu ngồi im rất lâu. Nhưng khi vô tình gặp một sự cố bất ngờ xảy ra, hình như 

 cái  sức  định  đó  tự  nhiên  không  còn  nữa,  đến  nổi  phát  những  động  tác  không  được  trang 

 nghiêm, làm cho nhiều người phải hoảng sợ lên!...  Lúc đó mình mới biết rằng:  À! Thì ra một 

 người niệm câu A-Di-Đà Phật, thực hành pháp môn Niệm Phật là “Tối Thượng Thiền” rồi, 

 chớ không phải là “Bình Thường Thiền” nữa đâu. “Đại Thượng Thiền” rồi chớ không phải 

 là thứ thiền bình thường. 



Thiền-Định không phải là cứ ngồi im như thế này là thiền định đâu. Ngài Tịnh-Không 

nói rất hay, căn cứ vào những chuyện này để chứng minh cho lời nói của Ngài rất tuyệt vời. 

Ngài nói, “Định” là có “Chủ Định”, chớ không phải định là ngồi im một chỗ. Hay vô cùng 

phải  không  chư  vị?  Cái  tâm  của  người  niệm  Phật  với  lòng  tin  tưởng  vững  vàng,  với  con 

đường đi xác đáng và điểm về rõ rệt, thì tâm của họ thật sự đã định. Đường đi của họ định 

vào trong câu A-Di-Đà Phật, không còn chao đảo nữa. Cái gọi là “Tâm Viên” không còn xảy 

ra nữa. Cái gọi là “Ý Mã” không còn ứng hiện trong tâm của họ nữa, dù thân của họ vẫn lái 

xe, vẫn đạp xe đạp, vẫn cỡi xe Honda ào ào ngoài đường. 



Ý chí của họ, chí nguyện của họ là nguyện vãng sanh về Tây-Phương. Hướng về đã có. 

Họ  không  còn  chao  đảo  gì  hết.  Ai  nói  gì  nói,  tâm  họ  vẫn  vững  như  bàn  thạch.  Đó  gọi  là 

“Định”.   



Điểm  đến  của  họ… Họ  không  cầu  mong  cho  chứng  đắc,  họ không  cầu  mong  cho  cái 

tâm an lạc, họ không cầu mong cho cái thân thể này tráng kiện, an khang. Mà họ cầu mong 

làm sao hết một báo thân này nhất định về tới Tây-Phương Cực-Lạc. Đường đi, hướng về, 

điểm đến đã xác định trong tâm của họ rồi. Hòa Thượng nói, “Định  là có Chủ định”, chính 

tại chỗ này đây. 



Chính vì có chủ định, nên tất cả những cảnh giới hào nhoáng bên ngoài, đối với họ hình 

như không còn ý nghĩa gì hết. Trong kinh Kim-Cang Phật nói rằng: “Ngoại bất trước tướng. 

 Nội bất động tâm”, đây mới gọi là định, chứ không phải chúng ta ngồi, ngồi từ sáng cho đến 

chiều,  khi  gặp  một  cảnh  người  ta  niệm  vài  câu  A-Di-Đà  Phật  thì  làm  cho  mình  mừng  vui 

phải nhảy lên, đến nỗi không còn kiểm soát được. Đây cũng là một lời khai thị rất xác đáng 

cho chúng ta. 



 - Niệm Phật là đường đi.  

 - Nguyện vãng sanh là hướng đến.   

 - Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc gặp A-Di-Đà Phật là điểm ta về.  



Khi mà chúng ta đã định vào chỗ này rồi, thì gọi là “Đại Định”. 



Cho  nên  chư  Tổ  nói,  người  quyết  lòng  niệm  Phật  là  thực  hiện  pháp  môn  tối  thượng 

thiền, chứ không phải là thiền bình thường đâu chư vị. 



Hiểu  được  chỗ  này,  chúng  ta  mới  thấy  rõ  ràng  rằng,  niệm  Phật  cũng  là  tu  Định,  ngồi 

định thiền cũng là tu Định, chư Tổ Sư ra ngoài chợ cũng để tu Định. Nhưng ta không đủ khả 

năng làm như Tổ, nên cứ kết hợp với nhau thành một nhóm nhỏ, vững vàng một đường mà 

đi,  không  còn  chao  đảo  nữa,  thì  ta  cũng  ở  trong  “Đại  Thiền  Định”  để  thành  tựu  đạo  quả 

trong một đời này. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 20) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng ta gặp nhau là do Duyên. Chúng ta tu với nhau cũng là Duyên. Chúng ta niệm 

Phật là Nhân. Nhờ cái cơ duyên này ta đi về Tây-Phương Cực-Lạc... 



Hàng phàm phu tục tử của chúng ta nghiệp chướng sâu nặng, oán thân trái chủ nhiều, 

đường tu hành  của chúng ta có  những trở  ngại!  Đó  chính vì  chúng ta thiếu phước,  dù  cho 

thiện-căn  của  mình  đã  có,  mới  đưa đến hôm  nay  chúng  ta phát  lòng  dũng  mãnh, tin  tưởng 

vào pháp môn Niệm Phật, đang chí thành niệm Phật cầu về Tây-Phương. 



Chúng  ta  phải  có  cái  tâm  nguyện  rằng  về  được  Tây-Phương,  như  trong  kinh  Phật  nói 

“Mười niệm tất sanh”, nhưng trong tâm chúng ta cũng còn nên nghĩ rằng vì phước phần yếu 

kém, nghiệp chướng sâu nặng, cho nên trở ngại không phải là không có đâu! 



Trong thế gian người ta nói là “Đồng hoạn tương thân”. Tự mình nhận mình là những 

người đồng hoạn nạn trong cảnh sanh tử luân hồi. Xin chư vị cố gắng thương mến nhau, cố 

gắng giúp đỡ nhau tối đa để cùng nhau thành tựu. Hãy đem lòng “Chí Thành-Chí Kính” này 

niệm Phật cầu Phật gia trì, thì chúng ta chắc chắn sẽ được Phật thương hại, phóng quang tiếp 

độ chúng ta. Trước khi được Ngài tiếp độ, thì chúng ta được các vị Bồ-Tát từ bi gia trì. 



Chư vị cũng nên biết rằng, trong quang minh của Bồ-Tát, của chư Phật lúc nào cũng có 

các vị Thiên-Long Hộ-Pháp kèm theo sát bên cạnh. Người niệm Phật được chư Thiên-Long 

Hộ-Pháp bảo vệ. Chắc chắn có! Chỉ vì sơ ý ta bỏ rơi sự bảo vệ của các Ngài, bỏ rơi lực gia 

trì của Bồ-Tát, bỏ rơi đại nguyện của A-Di-Đà Phật.... Nên sau cùng chướng nạn bao trùm 

chúng ta một cách tự do, làm cho chúng ta khó bề đi về Tây-Phương được... 



Chính vì vậy, phương pháp tu hành của những người phàm phu như chúng ta cần phải 

chọn cách dễ nhất, thấp nhất, căn bản nhất mới an toàn. Xin chư vị đừng nên tìm đến những 

phương pháp cao quá, vì những phương pháp cao quá đòi hỏi đến những căn cơ rất cao, cần 

đến cái tâm rất thanh tịnh mới có thể thực hiện được. Căn cơ chúng ta thấp kém! Tâm thanh 

tịnh chúng ta yếu đuối!... Khi nhiếp tâm niệm Phật nhưng chúng ta vẫn có thể bị vọng tưởng! 

Ngồi trước bàn Phật chúng ta cũng bị hôn trầm, trạo cử... Đây là chuyện hết sức thường! Cho 

nên một lần trạo cử nổi lên thì tự chúng ta hãy nhắc nhở rằng:  À! Nghiệp chướng chúng ta 

 vẫn còn!...  Mỗi khi đang niệm Phật mà bị buồn ngủ, chúng ta hãy nghĩ:  À! Nghiệp chướng 

 chúng ta vẫn còn!.. . Nhiều khi sơ ý bị rơi vào tình trạng vô ký, chúng ta đừng vội cho ta là 

chứng đắc nhé!... 



Như vậy thì sự khiêm cung luôn luôn là điều phải nhớ. Đừng bao giờ rời khỏi hai chữ 

“Khiêm Cung”, thì nhất định chúng ta sẽ thực hiện được lòng chân thành, chí thành, chí kính 

mà ngài Ấn-Quang thường xuyên khuyên nhắc chúng sanh phải giữ trong đời mạt pháp này. 



Chư vị cố gắng đến đây tu tập, mình hãy gói ghém với nhau để niệm Phật trong hoàn 

cảnh đơn giản, nhỏ hẹp nhưng mà tâm hồn chúng ta thành thực, hiểu biết với nhau, thì những 

phiền não cũng sẽ giảm bớt. Chúng ta là hạng người phàm phu, thì chắc chắn có người bị tật 

này, có người bị tật kia, có người thì thích nói chuyện, có người thì thích im lặng. Có người 

thì muốn ngồi thật nghiêm trang, có người ngồi xuống một chút thì rục rịch rồi... Chúng ta 

phải chấp nhận cái hiện tượng này một cách hết sức tự nhiên, để cho tâm hồn chúng ta thoải 

mái... 



Nói chung, thay vì chúng ta la rầy, khó chịu trước một điều gì sơ xuất, thì bây giờ xin 

chư vị hãy cố gắng chấp nhận đi, vui vẻ lên, tha thứ cho nhau... Tha thứ được cho nhau thì đi 

đến một đạo tràng nào chúng ta cũng tạo được sự trang nghiêm cho đạo tràng đó. Nếu chúng 

ta không chịu tha thứ cho nhau, thì đến một đạo tràng dù trang nghiêm, chính chúng ta sẽ là 

người bị phiền não trước. Rồi chúng ta lại đi ra ngoài nói rằng chỗ đó phiền não quá!... Thật 

ra, phiền não là hiện tượng từ trong tâm của mình hiện ra, chứ không ở ngoài đưa vào. 



Có những đạo tràng rất là lộn xộn! Nhưng khi có một người với tâm hồn thoải mái, vui 

vẻ, bao dung... Họ đến nói vài lời tâm lý, nhẹ nhàng, tha thứ... thì cái đạo tràng đó dần dần 

biến thành trang nghiêm, hiền hòa đi. 



Khi mình tu hành, nếu mình gặp một người nào ở ngoài họ bài bác pháp Niệm Phật, thì 

xin chư vị cũng đừng nên phiền não. Đường người ta đi thì cứ để người ta đi, mình hỗ trợ 

người ta không được thì thôi, ít ra cũng đừng nên chống đối lại họ. Ngược lại nếu có người 

nào chống đối mình, thì mình cũng phải thương hại họ, tại vì đây cũng là do duyên. Hay nói 

rõ hơn, thiện-căn phước-đức chưa được phát lộ, nên người ta chưa tin. Trong kinh Phật nói, 

những người mà không tin vào câu A-Di-Đà Phật thì đời này việc thoát vòng sanh tử luân 

hồi  không  có  đâu!  Về  Tây-Phương  Cực-Lạc  thì  không  được  đâu!  Vì  vậy  mà  mình  phải 

thương họ mới đúng. 



 - Chính lòng thương này làm cho mình không phiền não. 

 - Chính lòng thương này làm cho những sự chống đối, khó chịu hay đối nghịch giảm bớt 

 đi...  



Diệu Âm hay nói rằng, khi mình gặp một người, người đó viết thư bài bác hay nêu lên 

một ý kiến đối nghịch gì đó, nhất định chúng ta đừng nên để nó vướng mắc trong tâm, cũng 

đừng bao giờ viết lại một lời thư để trách móc hoặc tìm cách giải thích cho người ta hiểu... 

Không cần chuyện đó. Mà chư vị hãy dùng cách này hay hơn, là vui vẻ, thoải mái, khuyến 

tấn người ta. Nên nhớ là tìm cách mà khuyến tấn người ta. 



Ví dụ, như một người tệ hại, nào là sai lầm, trộm cắp, cự cãi, đủ thứ hết... Khi gặp họ, 

mình không phải là cha mẹ, cũng không phải là police, nên mình không có quyền bắt nạt họ, 

mình cũng không được quyền chỉ trích họ. Mà tốt nhất là mình hãy moi tìm cái nào tốt của 

họ mà khen lên. Ví dụ như người đó có tài hát hay, mỗi lần gặp mình tìm cách khen cái tài 

hát hay của người ta trước, “Chú hát hay quá!... ” 



Những người  mà  đa  tài,  thì  đa  tình.  Ví  dụ  anh  có  cái  tội  yêu  đương  lung  tung...  cũng 

được, không sao hết!... Thường thường những người có tài, thì người ta có đa tật. Những tật 

đó không sao đâu(!), anh hãy chấp nhận cái hiện tượng này đi. Mình cứ làm lơ những chuyện 

sai lầm của họ đi. Mình cứ khen cái hay của người ta lên đi. Chư vị để ý coi, người khác thì 

cải đổi người đó không được, mà chính những người ưa khen họ lại cải đổi họ được. Đó là 

thế gian pháp. Phật pháp cũng không khác gì mấy. 



Chúng  ta  nên  đến  với  nhau  bằng  những  “Hạt  Đậu  Trắng”.  Quý  vị  biết  hạt  đậu  trắng 

không?... Đừng nên đến với nhau bằng những “Hạt Đậu Đen”. Làm như vậy thì tâm chúng 

ta  có  những  “Hạt  Đậu  Trắng”.  Hạt  đậu  trắng  tượng  trưng  cho  “Thiện”.  Hạt  đậu  đen  thì 

tượng  trưng  cho  “Ác”.  Nếu  chúng  ta  mà  cứ  moi  hoài  moi  mãi  hạt  đậu  đen,  thì  một  là  tâm 

chúng  ta  sẽ  phiền  não!  Hai  là  người  bị  moi  ra  đó  sẽ  phiền  não!  Hai  cái  phiền  não  này  sẽ 

chống  đối,  cạnh  tranh,  chiến  tranh  với  nhau.  Rốt  cuộc,  tất  cả  đều  bị  thua  thiệt  hết!  Trong 

chiến tranh không có người nào chiến thắng! Bây giờ thì chúng ta nên tập đối xử với nhau 

bằng cách khác, tập moi cho được hạt đậu trắng của người ta ra mà khen. Để chi?... Để cho 

hạt đậu trắng đó có duyên hay gặp môi trường thích hợp mà nở ra những hạt đậu trắng khác. 

Nói rõ hơn, chúng ta tìm cách bỏ thêm hạt đậu trắng vào cái hũ. Thì đến một lúc nào đó, cái 

hũ đó cũng còn bấy nhiêu hạt đậu đen đó, nhưng mà đậu trắng càng ngày càng nhiều hơn, nó 

sẽ bao hạt đậu đen lại... Bây giờ ta chỉ thấy cái hũ hình như chỉ có toàn là đậu trắng không 

thôi... 



Xin  thưa  chính  Phật  pháp  chúng  ta  cũng  vậy  đó.  Nhất  là  tu  hành  trong  thời  mạt  pháp 

này, nhất định chúng ta phải đến với nhau bằng cái tốt. Tìm cách quên đi hoặc cố gắng tha 

thứ cái lỗi của người ta. Được vậy thì nhất định...  Đạo tràng này không trang nghiêm cũng 

 trang  nghiêm.  Đạo  tràng  này  không  thịnh  vượng  cũng  thịnh  vượng.  Đạo  tràng  này  không 

 thành tựu cũng thành tựu. 

  

Cái nghi luật trong đạo tràng của chúng ta là nhắc nhở nhau đừng nên phá giới. Nhưng 

đối với một người phá giới đến đây tu ta cũng nhận luôn. Nhận vậy có ý nghĩa gì?... Anh hãy 

cố gắng giữ giới luật trong lúc tu ở đây thôi, sau đó thì ra ngoài anh phá sao phá, tôi không 

biết!... Mình tha thứ cho người ta. Nhờ lòng tha thứ này dễ làm cho người ta “Phản tỉnh”, tự 

họ phản tỉnh lấy. Có cái tâm như vậy thì chúng ta sẽ cải đổi đạo tràng này càng ngày càng 

tốt. Rất hay! 



Chư vị nhìn Phật A-Di-Đà đi, Ngài là đại thiện, đại lành đó. Nhưng mà Ngài nói rằng, 

những người ngỗ nghịch thập ác mà biết hối hận, biết ăn năn, niệm danh hiệu Ngài, dẫu cho 

mười  niệm  vẫn  được  về  Tây-Phương  để  thành  đạo.  Ngài  có  nỡ  bỏ  người  nào  đâu?...  Còn 

chúng ta có thấy người khác sai sai một chút thì kệ họ chứ? Họ sai với người khác chứ có sai 

với mình đâu? Ghét họ làm chi?... 



Tôi trực nhớ ra một câu này. Nhớ cho kỹ câu này nghen, hay lắm! 



 Tùy duyên tiêu túc nghiệp,  

 Thiết mạc tạo tân ương!  



“Tùy  duyên”  là  gặp  cái  duyên  nào  chúng  ta  cũng  cố  gắng  xoa  cho  nhẹ  đi  cái  “Túc 

 nghiệp”. Túc nghiệp là cái nghiệp nặng đó. Gặp dịp nào cũng xóa cho hết cái nghiệp mình 

tạo  gọi  là  tùy  duyên.  Duyên  ác  mình  xóa  cũng  được,  duyên  thiện  mình  xóa  cũng  được. 

Người nào dù ác cho mấy, khi họ biết quay đầu đều có thể thành đạo. Quý vị để ý coi, coi 

chừng họ thiện hơn mình, họ lành hơn mình, xin đừng có khinh thường! Nhất định như vậy! 

Trong kinh Phật gọi là: “Buông đồ đao xuống, lập địa thành Phật”. 



“Tùy duyên tiêu túc nghiệp” rồi, thì chính mình phải nhớ đến câu: “Thiết mạc tạo tân 

 ương”. Nghĩa là, quan trọng nhất, cần thiết nhất là đừng có tạo thêm nghiệp mới nữa. Hay 

lắm!... Đừng có tạo thêm cái phiền não mới nữa. 



Thấy người ta tạo ra phiền não, mình cũng phiền não!... Không tốt! Lỡ tạo rồi thì đây là 

phiền  não  cũ,  từ  giờ  phút  này  mình  đừng  tạo  thêm  phiền  não  mới  nữa.  Nếu  ngày  mai  có 

người tới tạo thêm phiền não mới, thì phiền não mới này là của họ, riêng mình đừng có phiền 

não nữa. Tại vì hễ mình phiền não tức là mình tạo thêm nghiệp chướng mới cho chính mình. 

Đó gọi là “Tân Ương”, là những cái nghiệp mới của mình. 



Cứ  vậy  mà  tu  thì  xin  thưa  với  chư  vị,  đạo  tràng  này  của  chúng  ta  sẽ  càng  ngày  càng 

thêm thanh tịnh. Nhất định đạo tràng này sẽ thành tựu và cứu độ được nhiều chúng sanh... 



Mong  chư  vị  lấy  lòng  đại  từ  đại  bi  của  Phật  ra  mà  tiếp  xử  với  nhau.  Chúng ta  nương 

nhau đi về Tây-Phương bằng cái hình tướng của người nghiệp chướng sâu nặng, tội chướng 

thâm trọng, ấy thế mà được A-Di-Đà Phật đưa về Tây-Phương một đời thành đạo. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 21) 



Nam Mô A-Đà Phật. 



Diệu  Âm  vừa  mới  trở  về  sau  khi  đi  qua  bên  Âu  Châu  gần  một  tháng,  ở  đó  ngày  nào 

cũng có tọa đàm với chư vị đồng tu về đề mục “Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên”. 



Trong  kinh  A-Di-Đà  Phật  nói:  “Không  thể  dùng  ít  thiện-căn,  ít  phước-đức,  ít  nhân-

 duyên mà có thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc”. Nhiều người nghe đến câu này mới sợ 

rằng  mình  không  có khả năng  vãng sanh về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Thì trong suốt gần  một 

tháng qua, chính Diệu Âm cũng dùng câu này để khuyến tấn chư vị đồng tu quyết lòng vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc cho được trong một báo thân này, vì Phật nói: “Ít Thiện-Căn, 

 ít Phước-Đức, ít Nhân-Duyên không thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc”.  



Lời nói này có nhiều ý nghĩa. Nghĩa thứ nhất là Phật khuyến tấn chúng ta   phải tiếp tục 

tu hành, phải vững tâm tu hành, phải tinh tấn tu hành để không thể nào lọt lại trong cõi Ta-

bà .   



Nghĩa  thứ  hai  là  Phật  nói,  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  nó  quý  giá  vô  cùng  vô 

tận,  không  thể  nào  đem  cái  phước-báu,  cái  thiện-căn  nào  của  thế  gian  so  sánh  với  chuyện 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trong Kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật nói rằng, một người trong một đời này gặp được pháp 

môn Niệm Phật mà tin tưởng quyết lòng trì niệm câu A-Di-Đà Phật là do Thiện-Căn Phước-

Đức của người đó đã tu trong vô lượng kiếp, và đã có giá trị vô lượng vô biên không thể nào 

tính đếm được!..  .   



Đem  ba  cái  yếu tố này  Diệu  Âm  khuyên tất  cả  chư  vị ở đó,  sau  một thời  gian chư  vị 

vững tâm, vững chí, vững đường tu, quyết lòng đi về Tây-Phương, không thể nào để cái tâm 

mình nghiêng ngã theo lời bàn tán của thế gian được. 



Trong  khi  ở  đó,  vừa  mới  bước  chân  qua  Âu  Châu  mấy  ngày  thì  được  tin  là  tại  Niệm 

Phật Đường chúng ta hộ niệm cho một cụ vãng sanh, đây là một điều vui mừng không thể tả, 

mà thật ra thì chính Diệu Âm cũng lấy làm đáng tiếc là chính mình không có cái cơ may ngồi 

bên  cạnh  cụ  Cam  Muội,  pháp  danh  Diệu  Âm  để  tiễn  đưa  Cụ  về  Tây-Phương.  Rõ  rệt  niệm 

Phật  vãng sanh.  Và nhân vì  có điều bất may  mắn  này  mà  Diệu  Âm  cũng  thấy  một  chuyện 

mừng, đó là đồng tu của Niệm Phật Đường chúng ta thật sự đã trưởng thành. Thật sự chư vị 

đã tự mình đưa một vị vãng sanh, đây là một điều thật bất khả tư nghì!... 



Cuộc tọa đàm này khởi nguồn từ bên Âu Châu. Trước khi về thì chư vị ở đó tha thiết 

nói với Diệu Âm rằng, khi trở về Úc hãy tiếp tục nói cho trọn cuộc tọa đàm này. Diệu Âm 

cũng thấy chuyện này cần thiết, nhất là phá tan những nghi ngờ của người thế gian cho rằng 

chuyện vãng sanh là hão huyền, không thật. 



Thì hôm nay trở về đây, Diệu Âm xin cố gắng làm tròn phần cuối của cuộc tọa đàm và 

mong rằng sau cuộc tọa đàm này tất cả chúng ta ai cũng vững tâm, vững dạ quyết lòng vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc…  



Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên!  Cơ hội này mà chúng ta không về Tây-Phương 

Cực-Lạc được, thì thật sự chúng ta:  



 - Thuộc hạng người kém may mắn!   

 - Thuộc hạng người kém thiện-căn!   

 - Thuộc hạng người đã gặp cơ duyên thành Phật mà đành phải bỏ con đường cực lạc để 

 chạy  theo  con  đường  đọa  lạc  vạn  kiếp!  Tương  lai  còn  cơ  hội  nào  nữa  có  thể  thoát  nạn 

 được?…  



Đây là điều mà chư vị phải tự mình suy nghĩ cho thật kỹ. Một bước thôi!… Bước tới ta 

nhất định vãng sanh về Tây-Phương. Một bước chần chờ, một niệm nghi ngờ, một lần giải 

đãi... nhất định cơ hội này sẽ luống qua!... Lúc đó chư vị sẽ thấy thế nào gọi là thiểu thiện-

căn, thiểu phước-đức, thiểu nhân-duyên!… Sự mất mát này quá lớn! Có ân hận đi nữa cũng 

không được gì hơn!… Chỉ tại vì:  



 - Tham một chút danh vọng thế gian…  

 - Tham một chút vui trần tục…  

 - Tham một chút lợi ích nhỏ nhen vô thường của cõi đời này mà đành bỏ đi cơ hội vãng 

 sanh về Tây-Phương Cực-Lạc.   



Xin thưa với chư vị, lúc đó dù có khóc, nước mắt tràn như biển Nam Hải, cũng không 

thể nào rửa được niềm đau vô tận vô biên trong vô lượng kiếp đâu!... 



Trong chuyến đi vừa rồi Diệu Âm rất thường tán thán cái mẫu người vừa mới vãng sanh 

ở  trên  tây  Úc.  Diệu  Âm  đem  hình  tượng  đó  ra  để  mà  khuyến  tấn  chư  vị  đồng  tu  bên  Âu 

Châu. Diệu Âm nói rằng, người ở bên tây Úc tôi đã gặp qua, là một người Thiên Chúa giáo 

không biết kinh, không đi chùa, ấy thế mà sau cùng gặp các vị đồng tu khuyến tấn, vị đó đã 

quyết lòng quyết dạ đi về Tây-Phương. Thấy vậy, tôi dám đoán vị này chín mươi lăm phần 

trăm vãng sanh. Trong khi có những người tu hành, có niệm Phật, có tới chùa mà đưa ra lập 

luận như thế này:  Không dễ gì đem một chút thiện-căn, một chút phước-báu, một chút nhân-

 duyên mà đi về Tây-Phương được!... Nên họ mạnh dạn khuyên đồng tu hãy cố gắng tu hành, 

 tìm kiếm chút phước đi để đời sau tu tiếp...   



Tôi nói, những người này là những dạng người quá ư là bạc phước! Quá ư là ít thiện-

căn! Quá ư khinh thường lời Phật! Không chịu y giáo phụng hành!... 



Tôi khuyên các vị đồng tu khi mở một lời nói nhất định phải nói đúng kinh, đừng bao 

giờ nói  một lời nào sai kinh.  Chúng ta  tới  đây  tu hành  mà  nói một  lời sai  kinh,  đưa  một ý 

tưởng hồ nghi, tạo cái mối hồ nghi trong đại chúng... Dù cho chư vị đến Niệm Phật Đường, 

đến đạo tràng, đến chùa niệm Phật suốt đời, thì suốt cuộc đời đó thay vì tạo công đức chúng 

ta lại tạo tội lỗi! Chúng ta tạo cảnh địa ngục cho chính chúng ta! Vì sao vậy?... Vì đưa những 

lời nghi ngờ này sẽ phá tan mất niềm tin của đại chúng, đoạn mất huệ căn của người ta, đánh 

lạc hướng vãng sanh, làm cho người ta phải chịu đọa lạc!... 



Hôm  nay  chúng ta ngồi tại  đây,  quý vị biết  là  do thiện-căn  của  chúng ta đã tràn ngập 

trong vô lượng kiếp, phước-đức chúng ta dù không có đi nữa thì niệm một câu A-Di-Đà Phật 

phước  sẽ  tăng  vô  lượng.  Cho  nên  Thiện-Căn  cũng  ở  tại  “Tâm”,  Phước-Đức  cũng  ở  tại 

“Tâm”. Chư vị lấy niềm tin vững vàng mà đi đi… Xin thưa thẳng rằng, cơ duyên ngồi trong 

đạo tràng này niệm Phật nhất định đưa chư vị vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Vậy thì, 

không  thể  nào  không  đi  con  đường  “Cực-Lạc”,  mà  lại  chọn  con  đường  “Đọa-Lạc”  để  mà 

đi?…  



Ở bên Âu Châu có một vị ung thư sắp chết, thế mà ban hộ niệm nói không nghe, tại vì 

không tin. Sống trong những ngày tháng chờ chết mà lại thích đi đánh casino, đánh bài. Hỏi 

tới  thì  nói  rằng  làm  như  vậy  cho  vui...  Diệu  Âm  đến  đó  chỉ  có  một  tiếng  đồng  hồ  để  nói 

chuyện. Diệu Âm nói cứng như tường đồng vách sắt. 



-  Cơ duyên này anh không có dễ gì tìm ra trong vô lượng kiếp đâu. Nếu ngay từ bây giờ 

 anh không chịu đổi tâm, không chịu từ bỏ casino, thì nhất định anh phải chịu đọa lạc! Bị đọa 

 lạc vạn kiếp anh ráng chịu lấy. Còn khi nghe những lời nói này, mà anh mau mau tỉnh ngộ 

 đến trước bàn Phật quỳ xuống sám hối đi. Bắt đầu từ giờ phút này anh không được đi casino 

 nữa.  Anh  phải  tranh  thủ  thời  gian  từng  giây  từng  phút  để  niệm  Phật  đi,  tôi  tin  tưởng  anh 

 được tới chín mươi lăm phần trăm vãng sanh.. . 



Tôi nói vững làm người đó đành nhận lỗi với ban hộ niệm, và tới trước bàn thờ xin lỗi 

sám hối. Trong thâm tâm của Diệu Âm nói nếu người đó thật sự đã sám hối, nếu người đó 

quyết  lòng  đi  về  Tây-Phương,  thì  cơ  hội  này  nhất  định  anh  sẽ  lấy  thiện-căn  phước-đức  và 

nhân-duyên này được đi về Tây-Phương. Giả sử như người đó chưa đủ thiện-căn, giả sử như 

người đó chưa đủ phước-báu thì cơ duyên này anh hãy phát tâm tin tưởng đi. Niềm tin vững 

vàng của anh nhất định sẽ đưa anh vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc…  



Cũng giống như một vị ở tại tây Úc suốt cả cuộc đời không biết gì là câu A-Di-Đà Phật, 

không biết gì là Phật pháp, chỉ biết đi nhà thờ. Ấy thế mà chỉ cần vài tháng niệm Phật quyết 

lòng đi, đã vãng sanh thật sự trước mắt mọi người và làm cho cả cộng đồng tại đó giật mình 

ngẫn ngơ vì một người Thiên Chúa giáo vẫn được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc như 

thường. 



Cho  nên xin  cầu khNn  chư  vị,  Diệu  Âm  đi  đâu  cũng tìm  cách  làm  tăng thêm  niềm  tin 

cho mọi người, thì xin chư vị hãy vững vàng mà đi về Tây-Phương, để chúng ta cùng nhau 

hội  ngộ  trên  cảnh  Tây-Phương  Cực-Lạc,  một  đời  này  thành  đạo,  một  đời  này  đi  cứu  độ 

chúng sanh, đừng để vạn đời sau bị nạn trong những cảnh đọa lạc rồi mới cầu chư Phật tới 

cứu, không dễ như vậy đâu!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 22) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính thưa Sư Cô! 

Cùng Đại chúng! 



Đề tài “Thiện-căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên” đã được bàn qua ở bên Âu châu gần cả 

tháng  rồi  mà  chưa  xong.  Từ  một  điểm  này  mình  thấy  hình  như  cũng  bao  trùm  Pháp  giới, 

không biết chừng nào mới nói xong? Thật đúng là: “Một là tất cả, tất cả là một”.   



Chúng ta là hàng phàm phu tục tử nên chọn con đường: “Một là tất cả”. Một là một câu 

A-Di-Đà Phật thành tâm niệm thì ta sẽ có tất cả. Hư không pháp giới, vạn sự, vạn vật đều 

ứng hợp…  



Đối với những vị thượng căn, Bồ-Tát thì “Một là tất cả, tất cả là một”, không còn phân 

biệt nữa. Khi trở về với chân-tâm tự-tánh, thì từ một chân-tâm này các Ngài có cả hư không 

pháp giới. Cả hư không pháp giới cũng nằm trong tâm của các Ngài, cho nên các Ngài không 

phân biệt. 



Còn hàng phàm phu chúng ta nên đi theo con đường “Một là tất cả” hay hơn là đi con 

đường “Tất cả để trở về một”.  Những người hạ căn mà đi con đường tu hành cho đầy đủ tất 

cả để thành tựu, gọi là tìm hiểu để giác ngộ, thì nhiều khi sự giác ngộ đó chưa chắc là thật, 

mà  có  thể  là  giác  ngộ  trong  vọng  tưởng!  Vì  vọng  tưởng  sai  lầm  nên  mới  chê  người  niệm 

Phật. Chúng ta đang đi con đường niệm Phật, thường bị người ta cho là mê muội, nhưng coi 

chừng  người  mê  muội  đó  lại  là  đại  giác  ngộ.  Họ  giác  ngộ  con  đường  vãng  sanh  về  Tây-

Phương. Khi vãng sanh về Tây-Phương thì họ được tất cả. 



Chính  vì  thế  mà  chúng  ta  được  cái  cơ  duyên  niệm  câu  A-Di-Đà  Phật,  chư  Tổ  vẫn 

thường khuyên nhắc là phải chuyên nhất. Chuyên lòng niệm một câu A-Di-Đà Phật mà đi thì 

sẽ thành tựu tất cả. 



Trở  lại  vấn  đề  “Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên”  trong  kinh  A-Di-Đà.  “Thiện-

Căn” là gì? Trong kinh A-Di-Đà Phật đưa ra danh từ này, thiện-căn chính là những căn thiện 

lành. Căn thiện lành có năm thứ:  



Một là “Tín-Căn thiện lành”. Những người nào tin tưởng vững vàng vào câu A-Di-Đà 

Phật, tin vào lời Phật dạy, niềm tin sắc son vững vàng thì biết người đó có thiện-căn. 



Thứ hai là “Tấn-Căn thiện lành”. Tấn là tinh tấn. Người nào tinh tấn niệm Phật, ngày 

ngày niệm Phật, chuyên lòng niệm Phật thì người đó có thiện-căn. Chúng ta thấy ở tại Niệm 

Phật Đường của chúng ta, có những người đã có thiện-căn này. 



Căn thiện lành thứ ba là “Niệm-Căn thiện lành”. Niệm câu A-Di-Đà Phật. Nếu không 

có căn lành không thể nào niệm câu A-Di-Đà Phật được đâu! Cho nên mong chư vị hãy trân 

quý tất cả những căn lành này. Đã đến đây niệm Phật chứng tỏ chúng ta có thiện-căn, đừng 

bao giờ chạy theo những cái gì hảo huyền xa vời mà coi chừng mất phần thành tựu!... 



Căn  lành  thứ  tư  là  “Định-Căn  thiện  lành”.  Thường  thường  chúng  ta  cứ  nghĩ  Định  là 

Thiền-Định…  Hòa  Thượng  Tịnh-Không  nói  không  phải  vậy!...  Tâm  chúng  ta  đã  định  vào 

 câu A-Di-Đà Phật. Tâm chúng ta đã định ngay tại cõi Tây-Phương. Ý chúng ta định về Tây-

 Phương Cực-Lạc. Một đường, một hướng, một điểm về là chúng ta đã có “Định-Căn thiện 

 lành”.  Khi chúng ta định vào câu A-Di-Đà Phật, định về Tây-Phương Cực-Lạc thì ta có luôn 

“Huệ-Căn thiện lành”, tức là trí huệ phát sinh ra. 



Hồi giờ chúng ta thường nghe nói thiện-căn, thì hôm nay chúng ta khai rõ ra, “Thiện-

Căn” chính là năm điểm này: “Tín-Tấn-Niệm-Định-Huệ”. 



Bây giờ chúng ta trở lại vấn đề “Tín-Căn”. Người nào không tin vào câu A-Di-Đà Phật, 

không chịu quyết lòng niệm Phật, thì dù có hình tướng đẹp như thế nào đi nữa cũng không 

dám  bảo  đảm  họ  có  thiện-căn!  Một  người  dù  nghèo  nàn,  hình  tướng  xác  sơ,  tầm  thường, 

nhưng  mà  họ tin vào  câu  A-Di-Đà Phật, quyết lòng đi  về  Tây-Phương, không thay  đổi  chí 

nguyện, thì chiếu theo trong kinh Phật nói, họ có thiện-căn. Như vậy hồi giờ chúng ta thường 

nghe  thiện-căn,  thiện-căn...  nhưng  không  biết  định  nghĩa  như  thế  nào?...  Thì  “Thiện-Căn” 

dồn vào chữ “Tín” này. có “Tín” thì tự nhiên tất cả những cái kia đều có hết. 



Chính  vì  vậy,  đối  với  người  quyết  lòng  niệm  Phật,  thường  thường  chư  vị  Tổ  Sư  hay 

nhắc nhở đến tín tâm. Nhất định chúng ta phải có tín tâm. Nếu người tuổi già, sắp sửa lìa xả 

báo thân này rồi, khuyên họ niệm Phật mà họ còn chần chừ, còn đợi cái này, còn đợi cái nọ, 

thì nhất định tín-căn đã bị yếu! Tín-căn yếu coi chừng nó sẽ dẫn tới tất cả những căn lành 

khác bị suy sụp luôn. Không có thiện-căn nên không muốn vãng sanh, mà thường tham đắm 

vào  thân  mệnh.  Thân  mệnh  này  vô  thường,  thời gian vài ba  năm  nữa  nhanh như bóng  câu 

qua cửa sổ, nhưng người vì quá tham chấp vào đó mà bị đại nạn! Bị đại nạn rồi lúc đó mới 

thấy  cái  giá  trị  của  câu  Phật  nói:   Bất  dĩ  thiểu  Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên  đắc 

 sanh bỉ quốc.   



Không dễ gì có chút thiện-căn, có chút phước-báu, có chút nhân-duyên mà đi về Tây-

Phương Cực-Lạc được. Cũng có nghĩa là biết được đi về Tây-Phương quý giá vô cùng, thay 

vì chịu đọa lạc trong vô lượng vô biên kiếp, nay mình vãng sanh được cực lạc an vui thành 

đạo Vô-Thượng, thần thông biến hóa phi thường. Ấy thế, lại tham đắm làm chi cái thân già 

còm cõi, tham đắm cái thân ung thư, tham đắm cảnh khổ của cuộc đời này, mà đành chịu tới 

vạn kiếp trầm luân về sau. Thật đúng là người thiếu thiện-căn! 



Chính vì vậy: 

  

 - Hãy lấy chữ Tín này mà chúng ta tự thấy hướng đi…  

 - Lấy chữ Tín này quyết lòng trưởng dưỡng thiện-căn. 

 - Lấy chữ Tín này niệm câu A-Di-Đà lên. 



Được như vậy, xin thưa với chư vị:  



 - Người không có thiện-căn, thiện-căn cũng có!…  

 - Người không có phước-đức, phước-đức cũng có!…  

 -  Người  mà  dù  nghèo  khổ  tới  đâu, dốt  nát tới  đâu  nhất  định huệ-căn  cũng phát  triển, 

 nhất định phước-báu cũng tràn ngập!...   



Mong  chư  vị  một  khi  đã  tu  thì  phải  tìm  ra  con  đường  giải  thoát,  đã  tu  nhất  định  phải 

nghĩ đến chuyện thành tựu đạo quả. Đừng nên nhắm mắt chạy theo thị hiếu của thế gian mà 

tu chơi chơi, tu giỡn giỡn, tu thử, tu đụng!... Tu hành như vậy thà rằng ở nhà không hay hơn 

sao?... 



Một người hiểu được đạo rồi, một người đã giác ngộ rồi, thì những chuyện của thế gian 

này  nó không  có  giá  trị  gì lắm  đối với  con  đường giải thoát  của họ  đâu.  Mong  cho  chư  vị 

hiểu được chỗ này, thì rõ ràng chúng ta đang ở trên con đường về tới Tây-Phương thành đạo. 



Nếu đã tới đây niệm Phật, nếu đã gặp được Phật pháp trong đời này, lại còn gặp được 

cái duyên niệm câu A-Di-Đà Phật, thì Phật đã đưa con đường thành tựu tới ngay trước mũi 

bàn chân của chúng ta mà chúng ta không chịu đi, lại mê mờ tham chấp những chuyện thế 

gian,  còn  trằn  lên  trụt  xuống  chưa  muốn  vãng  sanh.  Rõ  rệt,  cơ  hội  chuNn  bị  thành  đạo  mà 

không chịu đi thành đạo, lại muốn lùi lại, lùi lại trong bóng tối đen thùi đen thủi để chịu lấy 

ách nạn kinh khủng của sanh tử luân hồi!... 



Xin nhớ cho, đời này là đời mạt pháp rồi, nếu luống qua khỏi cơ hội này thì nhất định 

vạn kiếp sau sẽ nằm trong cảnh khổ, muốn khóc nhiều khi khóc không nên lời nữa là khác! 

Hiểu được điều này, mong chư vị quyết lòng quyết dạ dùng tín căn, tín tâm vững vàng niệm 

câu  A-Di-Đà  Phật,  nhất  định  ta  sẽ  về  tới  Tây-Phương  Cực-Lạc  để  thành  đạo  Vô-Thượng. 

Quý hóa biết ngần nào mà kể. 



Mong chư vị tự hiểu lấy, thân phận phàm phu tục tử này đang ở sát bờ của đọa lạc, vậy 

mà ta về tới Tây-Phương thành đạo. Vậy thì phải trân quý, quyết định một đời này về Tây-

Phương gặp A-Di-Đà Phật để thành đạo Vô-Thượng. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 23) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 




Trong ngày hôm nay chúng ta bàn về Thiện-Căn. Trong ba danh từ  Thiện-Căn, Phước-

 Đức, Nhân-Duyên của người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, trong đó thiện-căn được 

Phật nói đến đầu tiên. Đây là điểm hết sức quan trọng. Danh từ thiện-căn hồi giờ mình nghe 

qua, nhưng nhiều khi mang máng chưa rõ, thì trong ngày hôm nay mình nói rõ hơn. 



Thiện-Căn đầu tiên chính là ở trong “Tín tâm thanh tịnh”. 



 - Người có tin vào kinh Phật là người có thiện-căn…  

 - Người không tin lời phật dạy là người không có thiện-căn…  

 - Người có tin rằng niệm Phật vãng sanh là người đại thiện-căn chứ không phải là tiểu 

 thiện-căn…  



Cho nên hồi sáng này mình có nhắc đến là khi đã tin câu A-Di-Đà Phật thì phải tin cho 

vững, đừng nên nghi ngờ mà nói lên những lời sơ ý làm cho người khác mất niềm tin. 



Có  một  lần  người  ta  hỏi  Diệu  Âm  như  thế  này,  trong  một  băng  giảng,  Hòa  Thượng 

Tịnh-Không nói rằng, tội ngũ nghịch thập ác so với tội không tin vào câu A-Di-Đà Phật, thì 

Hòa Thượng nói là cái tội không tin nặng hơn cái tội ngũ nghịch thập ác. Người ta hỏi tại sao 

như vậy?... 



Diệu Âm trả lời rằng tại vì người không tin vào câu A-Di-Đà Phật là người không niệm 

Phật. Không niệm Phật thì nhất định không được vãng sanh. Còn người tội ngũ nghịch thập 

ác  thì  lúc  người  ta  mê  mờ  mà  giết  cha  hại  mẹ,  nhưng  mà  họ  vẫn  còn  một  điều  hay  là  họ 

không có cái tội không tin kinh Phật. Tức là khi có cơ duyên thì người ta sẽ tin. Khi tin Phật 

pháp rồi thì thiện-căn phước-đức sẽ phát khởi, nhờ thế họ có cái cơ duyên vãng sanh về Tây-

Phương  Cực-Lạc.  Như  vậy,  so  sánh  hai  tội ngũ nghịch và  tội  không tin,  thì thật  ra  tội  nào 

cũng lớn cả, nhưng có tội có thể sám hối, giật mình để niệm Phật vãng sanh, còn có một tội 

người  thế  gian  không  thấy,  nhưng  đối  với  Phật  pháp  thì  rất  là  tối  kỵ,  đó  là  những  người 

không tin! Tại vì không tin thì không niệm, không niệm thì không đi. Mình đã không được 

vãng sanh thì huệ mạng của mình sẽ chìm trong cảnh đọa lạc đã đành, mà thường còn gieo 

cái niềm nghi ngờ cho người khác nữa. Đây là đại tội, gọi là phỉ báng Phật pháp! 



Trong kinh Niết-Bàn Phật gọi những người không tin vào lời Phật là “Nhất-Xiển-Đề”. 

Trong kinh Thủ-Lăng-Nghiêm Phật cũng nhắc đến những người không tin Phật pháp, người 

không tin lời Phật dạy có thể phá tiêu Phật pháp. Cái tội phá tiêu Phật pháp dễ sợ hơn những 

tội khác!... 



Chính vì vậy mà có những người đưa ra những lập luận nhằm để phỉ báng câu A-Di-Đà 

Phật, phỉ báng con đường vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nghĩ đến lời Phật dạy trong 

kinh mình phải giựt mình sợ đến dựng tóc gáy! Ấy thế mà người ta vẫn làm được. Những lời 

nhắc nhở này mong chư vị nhớ phải tin cho vững, không được sơ ý, không được chao đảo. 



Thiện-căn  là  niềm  tin.  Như  vậy  ác-căn  chính  là  niềm  nghi  ngờ!  Chúng  ta  phải trưởng 

dưỡng chư thiện-căn, không được trưởng dưỡng chư ác-căn. Đối nghịch với thiện-căn chính 

là  ác-căn.  Đối nghịch  với niềm  tin  chính  là nghi ngờ.  Vậy  thì,  những người nghi ngờ  nhất 

định phải mau mau thay đổi. Người khôn ngoan phải thay đổi sớm đi, đừng nên sơ ý!... 



Về  thiện-căn  chúng  ta  tiến  thêm  một  điểm  nữa  là  “Tấn-căn”,  “Tấn  thiện-căn”  .  Tấn  là 

tinh tấn. Người tinh tấn niệm Phật là người có thiện-căn. Người giải đãi không niệm Phật là 

người thiếu thiện-căn! Người có niệm Phật thì có thiện-căn, nhưng mà niệm tà tà thì thiện-

căn sẽ bị xoi mòn. Niệm tà-tà là cách tu giải đãi. Nếu đem bệnh giải đãi đó lây cho người 

khác nữa, thì coi chừng niệm Phật mà lại truyền ác-căn cho người khác đó. 



Trong kinh Bảo-Tích Phật mới nói phải ly xa những người giải đãi, gọi là “Viễn ly giải 

 đãi chi nhân". Giải đãi đối với pháp môn niệm Phật chính là người niệm Phật nhưng không 

muốn đi về Tây-Phương. Niệm một ngày hai-ba câu rồi tưởng vậy là xong, không thèm niệm 

nữa. Người lười biếng niệm Phật, thành ra nhiều khi tu suốt cả cuộc đời mà sau cùng không 

được vãng  sanh.  Không được  vãng sanh thì làm  chứng  nhân cho  chuyện niệm  Phật không 

được vãng sanh! Đây chính là cái tội!... Cho nên giải đãi, không niệm Phật chính là ác-căn. 

Xin chư vị phải nhớ, ráng cố gắng niệm Phật, chứ không phải nghe nói mười niệm tất sanh 

thì mình cứ giải đãi cũng được. Không phải! Giải đãi thì mình đã lâm vào tình trạng gọi là 

trưởng dưỡng ác căn rồi vậy!... 



Tinh-tấn là thiện-căn. Giải đãi thì đối nghịch với tinh-tấn nên là ác-căn. Chư vị nghĩ coi, 

tại sao một người hồi giờ không biết câu A-Di-Đà Phật, ví dụ như một người tu Thiên-Chúa 

giáo chẳng hạn, người ta đâu có biết gì về câu A-Di-Đà Phật, người ta đâu có niệm câu A-D-

Đà Phật, như vậy họ có phải là người giải đãi không?... Không phải. Họ không biết. Nhưng 

khi biết rồi thì họ niệm ngày niệm đêm, họ không phải là người giải đãi. Còn ta biết mà ta 

không  chịu  niệm,  ta  ỷ  y,  ta  là  người  giải  đãi.  Khi  nãy  huynh  Minh  Trí  có  thông  báo  rằng, 

hôm nay mình quỳ xuống để hồi hướng công đức... Thật ra tờ công đức này chính tại Niệm 

Phật Đường A-Di-Đà của mình truyền ra, nhưng mỗi lần hồi hướng thì mình lại đứng. Mình 

đứng thì không thành tâm lắm, còn ở đó thì người ta quỳ xuống đọc nghiêm trang vô cùng. 

Như  vậy  tâm  của  người  ta  Thành  Tín,  còn  mình  ở  đây  loan  ra  tờ  hồi  hướng  công  đức  đó, 

nhưng  chưa  chắc  gì  tâm  mình  thành  tín  bằng  họ.  Như  vậy  coi  chừng  thiện-căn  của  họ  lớn 

hơn mình. 



Tôi qua bên Âu châu, có những người ở xa từ năm-sáu trăm cây số mà họ lái xe tới để 

cộng tu với mình, nghe với mình, niệm Phật với mình. Còn ở tại đây chúng ta có Niệm Phật 

Đường sát bên nhà nhưng nhiều khi chúng ta không muốn đi. Như vậy ta là người giải đãi. 

Còn họ thì họ thật sự muốn tu, nhưng nơi đó không có một cái Niệm Phật Đường để họ tu. 

Quý vị cũng thấy đó, có những người từ bên Âu châu hàng năm họ dành một vài ngày nghỉ 

lễ để bay qua tận bên Úc để niệm Phật. Tại sao vậy? Tại vì ở bên đó tìm không ra một chỗ để 

niệm Phật. Ở đây chúng ta có Niệm Phật Đường, chư vị lại nghĩ là bình thường. 



Muốn niệm Phật trong nhà, nào là bàn, nào là ghế, nào là tủ... choáng hết chỗ rồi, không 

thể nào đi kinh hành được. Ra ngoài mướn một cái hội trường, thì hội trường đó người ta để 

đủ thứ đồ đạc, muốn tu được thì phải dọn dẹp muốn chết luôn, nhưng cũng không thể nào 

trang nghiêm bằng cái Niệm Phật Đường được. Ấy thế mà họ cũng phải lo làm như vậy để 

mà niệm Phật. Như vậy rõ ràng họ là người không giải đãi. Còn mình là người giải đãi! Căn 

cứ vào đó mình có thể hiểu tại sao ở chỗ đó có người vãng sanh. 



Ở tại chỗ này, mình thấy cái Niệm Phật Đường này vô cùng trang nghiêm, thanh tịnh vô 

cùng. Có đi nhiều nơi mình mới thấy điều này, trang nghiêm vô cùng! Nhưng ở đây mình lại 

coi thường câu A-Di-Đà Phật, lòng tín tâm của mình chưa đủ, nên mình niệm chơi chơi vài 

ba câu Phật hiệu là được! Mình thật sự là “Giải đãi chi nhân”. Giải đãi chi nhân bị Phật chỉ 

đích danh là những người mà chúng ta cần phải xa lánh, đừng nên tiếp cận họ. Tại vì tiếp cận 

thì ta bị lây phải cái tội đó. 



Xin thưa với chư vị, khi mình hiểu ra  một hoàn cảnh, thì mình mới thấy cũng tại chỗ 

này, Niệm Phật Đường này có thể đưa mình về tới Tây-Phương Cực-Lạc, cũng tại chỗ này 

bao nhiêu người rất là hâm  mộ  muốn tìm  đến tu hành. Ở bên Âu Châu người ta muốn qua 

đây lắm, nhưng mà xin phép không được. Hầu hết đồng tu ở đó không có hộ chiếu tại quốc 

gia đó, còn dùng hộ chiếu Việt-Nam thì qua đây rất khó, nên người ta đi không được. Nếu có 

cơ duyên qua được, tình thật người ta muốn ở luôn đây để niệm Phật. Nhưng sự việc này đâu 

phải bình thường!... 



Chỗ này tu hành trang nghiêm, nhưng chính ta lại giải đãi, thật uổng phí vô cùng! Nếu 

sơ ý để luống qua cơ hội này rồi, chúng ta chắc chắn sẽ ân hận! Ân hận vì không cách nào có 

thể tìm được một cơ hội khác để thay thế được. Biết được những chuyện này chúng ta cần 

phải giựt mình tỉnh ngộ. Có tỉnh ngộ rồi, thì ngày hôm qua chúng ta giải đãi, tự nhiên bữa 

nay nhất định không dám giải đãi nữa... 



Ở nhà cũng phải lo niệm Phật. Tới đây cũng phải lo niệm Phật. Ngày mai chúng ta nói 

đến Niệm-Căn mới thấy thế nào là mối nguy hiểm vì sơ suất trong cách tu! Đừng tưởng là 

tới đây niệm Phật, ngày nào cũng niệm Phật, thì mình đều được vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc.  Không  phải!...  Niệm  Phật  là  thiện-căn,  nhưng  mà  coi  chừng  niệm  xen  tạp  cái  gì 

khác thì trở nên ác-căn!... 



Như thế nào là ác-căn?... 

  

 - Thị phi ganh tỵ... Ác-căn nổi lên!   

 - Cống cao ngã mạn… Ác-căn nổi lên!   

 - Nói xấu người này, nói xấu người nọ… Ác-căn nổi lên!   



Thiện-căn là niệm Phật thành Phật. Ác-căn bị đọa địa ngục. Ghê gớm lắm! Ngài Quán-

Đảnh Đại Sư đã nói như vậy đó. Hiểu được chỗ này rồi, đường tu tự nhiên phẳng lặng, an 

toàn. Chúng ta kết nhóm với nhau, hộ niệm với nhau, yểm trợ cho nhau, tạo duyên lành cho 

nhau... chúng ta sẽ vãng sanh Tây-Phương bất khả tư nghì. 



Xin thưa thật ở đây, ban hộ niệm của mình bắt đầu cũng vững rồi. Nhưng khi đi đây đi 

đó, chúng ta mới thấy tinh thần người tu tại chỗ này chưa chắc gì hơn được những chỗ khác. 

Ví dụ như chuyến đi Âu Châu vừa rồi, ngày đầu tiên người ta dẫn thẳng tôi tới chỗ hộ niệm 

luôn, để hộ niệm cho một người. Khai thị hộ niệm xong thì tôi phải đi tới địa điểm người ta 

tổ chức, nhiều người cùng đi thì chỗ hộ niệm đó thiếu người. Quý vị biết không, từ những 

quốc gia khác cách xa năm-sáu trăm cây số mà nhiều người đã lái xe tới đó để hộ niệm cho 

người bệnh. 



Ở bên Âu châu có người đã phát tâm nguyện hộ niệm, dù cả hàng ngàn cây số người ta 

cũng đến hộ niệm. Đó chính là những người tinh tấn. Lòng tin vững vàng. nhờ lòng tin vững 

vàng như vậy, nên ở đó có người vãng sanh. Còn ở đây, chúng ta thật ra vừa rồi chư vị cũng 

có  làm  được  công  đức,  đưa  cụ  Cam-Muội  ra  đi  rất  tốt.  Đây  là  cái  điều  rất  đáng  tán  thán. 

Chúng  ta  hãy  cố  gắng  vững  vàng  hơn  nữa,  thành  tâm  hơn  nữa,  tinh  tấn  hơn  nữa  để  cứu 

người. Cứu người là cứu ta. Đúng như vậy đó!... 



Nguyện  mong  tất  cả  chư  vị  phát  tâm  vững  vàng,  để  một  đời  này  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 24) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Khi đi qua bên Châu Âu Diệu Âm được cơ duyên hộ niệm cho một vị tuổi đời chưa tới 

bốn mươi đang nằm trong bệnh viện chờ từng hơi thở ra đi. Anh ta có một người vợ trẻ và 

hai đứa con nhỏ. Anh được ban hộ niệm ở đó hộ niệm cũng được mấy tuần rồi. Anh bị ung 

thư đến giai đoạn chót. Trong cuộc hộ niệm đó có một điểm rất hay là người vợ của anh mới 

ba mươi  mấy tuổi, nhưng cô rất thành tâm khNn nguyện A-Di-Đà Phật tiếp độ chồng vãng 

sanh. 



Trong lúc ban hộ niệm hộ niệm, suốt mấy tuần lễ ngày nào cũng vậy người vợ lạy Phật 

liên tục. Cô lạy từ sáng đến chiều, lạy suốt đêm... Hai đầu gối của cô ta chảy máu ra, hai bàn 

tay sưng lên, nhưng cô vẫn quyết lòng lạy Phật để cầu cho chồng được vãng sanh. 



Khi Diệu Âm đến đó khai thị, nói chuyện, thì có mời cô vợ đến nói chuyện với người 

chồng. Cô đó cầm tay người chồng và nói:  



-  Anh ơi! Đời của anh may mắn vô cùng mới được cơ hội này. Anh phải vững lòng vững 

 dạ niệm Phật đi về Tây-Phương. Nhất định không thể vì vợ con mà lưu luyến tại đây nhé.  



Ông chồng này rất thương vợ. Suốt cuộc đời không bao giờ cho người vợ ra khỏi nhà! 

Không bao giờ cho phép người vợ đi ra ngoài một mình. Ông ta là người rất quyến luyến vợ 

con! Tôi biết được điều này, nên tôi kêu người vợ tới đứng nói chuyện với chồng và người 

vợ cũng đã thành khNn nói:  



-  Em ngày đêm lạy Phật cầu Phật tiếp độ anh sớm được vãng sanh về Tây-Phương Cực-

 Lạc, để anh thoát khỏi ách nạn này.   



Nhờ  lòng  thành  tâm  của  người  vợ  mà  ban  hộ  niệm  đã  hộ  niệm  liên  tục  mấy  tuần  lễ. 

Trước những giây phút ra đi họ kêu gọi những người ở các nước khác đến đó trực tiếp hộ 

niệm. Sau cùng anh đó ra đi để lại một thoại tướng rất là đẹp. Thật sự là may mắn! 



Trong mấy ngày này mình nói về “Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên”. Thiện-căn 

có thể là thuộc về chính anh ta đã có cái gốc Thiện. Phước-đức có thể là nhờ bà vợ, cùng hai 

đứa con. Đứa con hình như là tám tuổi, sáu tuổi... nhỏ lắm. Nhờ cái phước-đức này mà gặp 

được ban hộ niệm đã quyết lòng hộ niệm cho anh ta và đưa đến thành quả khá tốt đẹp. 



Giả sử như lúc đó anh ta còn tiếp tục thương vợ, thương con! Tiếp tục còn sợ chết! Còn 

tiếp tục bám víu vào cái mạng sống vô thường đã bị bác sĩ chịu thua... thì ban hộ niệm đó dù 

có nhiệt tâm tới đâu, chắc chắn đến giờ này anh cũng bị ngậm đắng nuốt cay rồi, không còn 

cách nào cứu vãn nữa!... 



Chính vì thế mà cái cơ duyên này hiếm vô cùng, quý vô cùng, hy hữu vô cùng, trong vô 

lượng kiếp qua không dễ gì gặp được. Xin chư vị đồng tu niệm Phật, một khi đã quyết lòng 

niệm Phật thì phải trân quý tối đa cơ hội này, đừng bỏ qua. Đó là ý nghĩa rất là sâu sắc của 

các chữ Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên. Trong đó thiện-căn ví như là cội rễ của một 

cái cây, phước-đức ví như cái thân cây và nhân-duyên ví như là đơm hoa kết trái. 



Như mấy ngày nay chúng ta nói, thiện-căn nó ở nơi “Tín-Căn”, tức là lòng tin. Lòng tin 

phải sâu sắc không được chao đảo. Tất cả đều từ chỗ này mà sanh ra. 



Thứ  hai  là  “Tấn-Căn”.  Tấn  là  tinh  tấn  tu hành. Phải tinh tấn không được tạp tấn. Nếu 

hôm nay đã được cái cơ duyên này là cơ duyên thành đạo, là cơ duyên được xả bỏ báo thân 

để về Tây-Phương, thì phải trân quý. Một người sinh ra không trước thì sau nhất định cũng 

phải đi vào phần mộ. Chỉ có những người mê mờ, không biết đạo mới chấp vào cái thân này 

cho đó là quá lớn, là tất cả, thành ra phải chịu nạn vì cái thân này. 



Tạp tấn là niệm Phật mà còn tham những chuyện khác. Tham chấp nhất định sẽ trở ngại 

rất  lớn  cho  con  đường  thành  đạo.  Người  tham  chấp  dù  cho  niệm  Phật  suốt  đời  đi  nữa  sau 

cùng đại nạn cũng khó tránh khỏi!... 



Đây là những điều mà chúng ta đã nói ngày hôm qua, hôm kia, nhằm củng cố cái gốc 

của mình cho vững, đừng để cái gốc nó lung lay. Hôm nay chúng ta nói thêm một chút nữa 

về thiện-căn, đó là “Niệm-Căn”. “Niệm” chính là niệm câu A-Di-Đà Phật. Niệm câu A-Di -

Đà  Phật  là  đại căn  lành của  người  muốn thành đạo,  của người  muốn  giải  thoát, của  người 

muốn  khỏi  bị đọa  lạc  sau  khi  xả bỏ  báo thân.  Ví dụ  như  cái ông  ở bên  Đức  chưa  đầy  bốn 

mươi tuổi đã ra đi. Nếu lúc lâm chung mà…  



 - Còn niệm còn nghĩ tới vợ con…  

 - Còn niệm còn nghĩ tới gia đình…  

 - Còn niệm còn nghĩ tới tài sản…  

 - Còn niệm còn nghĩ tới cái thân sắp chết…  



thì nhất định sẽ bị đọa lạc, không thể nào cứu chữa được! 



“Niệm”  là  “Niệm  Phật”  cầu  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Có  nhiều  người  bệnh  xuống 

niệm Phật cầu cho hết bệnh, thì nhất định cái niệm này nó sẽ làm mất đi cơ hội vãng sanh. 



Rất nhiều  người  vì không  hiểu  đạo,  rất nhiều người vì không nghe pháp kỹ,  rất  nhiều 

người vì còn quá tham tiếc những cục thịt này, tham tiếc cái túi thịt này... nên cứ bệnh xuống 

thì niệm Phật cầu cho hết bệnh. Nhất định đây là đại trở ngại! Cầu hết bệnh sẽ không tương 

ứng với đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật. Họ vẫn còn thấy thế gian này là tất cả, vậy thì 

phải theo cái tất cả đó mà tiếp tục chịu sanh tử luân hồi... Trong khi cơ hội về Tây-Phương 

đã có trước mắt, đây thật sự là trong vô lượng kiếp qua chúng ta không dễ gì gặp qua. 



Về Tây-Phương rồi thân thể chúng ta không phải èo uột như ở đây, mà gọi là: “Thanh 

 Hư Chi Thân, Vô Cực Chi Thể”. “Thanh Hư Chi Thân” là không cần ăn mà vẫn sống. “Vô 

 Cực Chi Thể” là trên cõi Tây-Phương thọ thân vô cực, vô lượng, vô biên không thể nào chết 

được. 



“Thanh Hư Chi Thân” có nghĩa là thân này bao trùm khắp pháp giới. Một bước chân ở 

trên cõi Tây-Phương đi khắp các dãy ngân hà chứ không cần gì nói tới một quả địa cầu. Còn 

ở đây cái thân chúng ta không phải là thân thanh hư, mà gọi là thân Vô-Tịnh, Bất-Tịnh! Bất 

tịnh nên đau lên đau xuống, ngày nào cũng phải đi giải, đi bỏ... Bỏ những gì? Toàn là những 

thứ dơ bNn!.. Cái lớp da này mình thấy đẹp đẹp đó! Nhưng mà sau cái lớp da đó rõ ràng toàn 

là thứ bất tịnh! Phật dạy: “Quán thân bất tịnh”. 



Còn như một vị Thánh Chúng ở trên cõi Tây-Phương Cực-lạc nếu ứng hiện xuống đây, 

xin thưa rằng không cách nào chúng ta thấy được. Tại vì mắt chúng ta là mắt thịt, mắt dơ, 

mắt bệnh! Trong khi cái thân của họ là thân trong sạch, quá sạch, quá đẹp, gọi là “Thanh hư 

 chi Thân”, thành ra chúng ta không thấy được. 



Cho nên khi chúng ta đã gặp được cơ hội này để đi về Tây-Phương, xin chư vị phải trân 

quý, trân quý tối đa. Tu phải ngộ đạo, đừng tu mà mê muội! Mê muội thì thôi chịu thua, đời-

đời kiếp-kiếp không biết làm sao có thể tìm được một cơ hội giống như bây giờ để vãng sanh 

về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Chư vị nhớ là hiện tại chúng ta biết được phương pháp hộ niệm, nhưng coi chừng mười 

năm,  hai  chục  năm,  ba  chục  năm  nữa...  chưa  chắc  gì  còn  những  ban  hộ  niệm  này  đâu!... 

Chưa chắc gì còn pháp hộ niệm này đâu!... Tại sao vậy?... Tại vì thời này mạt pháp rồi, tất cả 

những gì thuộc về chánh pháp của Phật đưa ra, khi vừa khởi lên thì tất cả những chướng nạn, 

tất  cả  những  thử  thách,  tất  cả  những  sự  dèm  pha,  đả  phá...  sẽ  tìm  cách  hạ  bệ  cho  tiêu  tan 

chánh pháp này. Để chi?... Để cho tất cả chúng sanh phải tiếp tục chìm trong cảnh khổ! Mạt 

pháp là vậy đó! Nó mạt luôn cho tới ngày diệt pháp! 



Chính  vì  vậy  chúng  ta  phải  cố  gắng  loan  truyền,  cố  gắng  giao  lưu,  cố  gắng  vận  động 

phương  pháp  hộ  niệm.  Để  cho  cái  phương  pháp  hộ  niệm  này  càng  ngày  càng  vững,  càng 

ngày cái gốc càng vững hơn để giúp cho chúng sanh thêm được thiện-căn, giúp cho chúng 

sanh thêm được phước-đức và nương theo nhân-duyên này mà có người vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc. Chớ còn lơ là, xin thưa thật coi chừng vài chục năm tới pháp hộ niệm này 

sẽ không còn xuất hiện nữa, chính vì thật sự ma chướng trùng trùng đang tìm cách phá hoại 

không cho con người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trở lại vấn đề: “Thiện-Căn” chính là cái gốc thiện lành. Cái gốc này chính cá nhân mỗi 

người  phải  thực  hiện  lấy,  không  nhờ  ai  thực  hiện  được.  Tin  tưởng  phải  vững,  không  được 

chao đảo. Tinh tấn tu hành. Ở đây niệm Phật về nhà mà niệm một cái gì nữa, thì nhất định 

không phải là tinh tấn, mà gọi là tạp tấn. Tạp tấn chỉ vì niềm tin không đủ. Niềm tin không 

đủ thì nhất định cái gốc bị lung lay! Một người có niềm tin đủ rồi, tinh tấn tu hành rồi, thì 

không bao giờ dám rời câu A-Di-Đà Phật được nữa. 



Cách  đây  khoảng  chừng  mấy  tháng,  tại xứ  tây  Úc  này  có  một  người  Thiên  Chúa  giáo 

không biết gì về niệm Phật cả, nhưng khi nghe được câu A-Di-Đà Phật thì liền chấp trì mà 

niệm, giữ gìn mà niệm, quyết lòng mà đi. Họ đi về Tây-Phương rõ rệt. Tín Nguyện Hạnh đầy 

đủ, đến nỗi ban hộ niệm dám tuyên bố người này xác suất chín mươi lăm phần trăm vãng 

sanh. 



Trong khi có rất nhiều người tu hành mà không giữ được ba cái điểm này. Ý niệm lung 

lay!  Phép  tu  hành  xen  tạp!  Lòng  tin  tưởng  chao  đảo!...  Nhiều  khi  muốn  đoán  mười  phần 

trăm, hai phần trăm thôi, mà chúng ta không dám đoán!... 



Suy nghĩ ra thì chính ta có phước-báu vì vào được Niệm Phật Đường niệm Phật, ta có 

phước-báu vì được những người chuNn bị hộ niệm cho ta, nhưng coi chừng nếu thiện-căn của 

mình chao đảo, cái gốc của mình chao đảo... chúng ta vẫn có thể mất phần vãng sanh như 

thường. 



Những lời nói này, hết sức là tha thiết... Mong tất cả Chúng ta ai ai cũng phải giữ cho 

vững để đường về Tây-Phương chắc chắn có trong một báo thân này. Ta được thành đạo…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 25) 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Diệu Âm xin trả lời câu hỏi của Kim Bình. Câu hỏi là:  



 - Tại sao người có “Tin” có “Nguyện” dù niệm Phật có dở một chút cũng được vãng 

 sanh. Còn Người không “Tin” không “Nguyện” niệm Phật đến “Nhất Tâm Bất Loạn” cũng 

 không được vãng sanh?... 



Xin trả lời rằng:  



Hai dạng người này người nào cũng khó vãng sanh hết chớ không phải dễ đâu. Dễ là dễ 

hơn một chút. Người có tin, có nguyện nhưng mà tu yếu, niệm Phật ít, khó vãng sanh. Nhưng 

mà  so  ra thì dễ hơn người niệm  Phật nhiều,  niệm  Phật ngày  đêm,  nhưng không  tin,  không 

nguyện. 



Trước khi đi vào câu hỏi này thì Diệu Âm trực nhớ lại một câu hỏi khác có liên quan 

chút ít tới chỗ này. Là có một Người hỏi rằng:  Tại sao những người giết cha hại mẹ, lại có 

 cái tội nhẹ hơn người không tin vào pháp Phật?  



Câu hỏi như vậy và trong câu hỏi đó, người ta nói, Hòa Thượng Tịnh-Không nói rằng 

người không tin vào câu A-Di-Đà Phật thì tội nặng hơn người giết Cha hại Mẹ!... 

  

Thì  Diệu  Âm  trả  lời  rằng,  hai  tội  này  tội  nào  cũng  nặng  hết!  Không  có  tội  nào  nhẹ 

đâu!... Giết cha hại mẹ, cái tội này nặng lắm, phải xuống địa ngục A-Tỳ vĩnh viễn khỏi lên 

luôn, chứ không phải nhẹ. Cái tội không tin pháp Phật, không tin lời Phật dạy thì trong kinh 

Phật nói là “Nhất-xiển-đề”. Người nhất-xiển-đề tức là bỏ mất Thiện-Căn của mình, thì người 

này vĩnh viễn khó có thể thoát được cái ách nạn tam đồ ác đạo. Nhưng người giết cha hại mẹ 

là do lúc họ mê mờ, ngu độn, mà làm những chuyện sai lầm. Nhưng nếu có cơ may có người 

chỉ điểm, hướng đạo... người ta có thể phát tâm sám hối, kiệt thành sám hối rồi niệm Phật 

cầu sanh Tịnh-Độ thì họ vẫn có thể vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc theo cái diện “Sám Hối 

 Vãng Sanh”. Trong kinh Phật có đưa ra trường hợp này, đó là ngài A-Xà-Vương-Thế. 



Còn người không tin vào câu A-Di-Đà Phật có tội nặng là tại vì đã không tin thì không 

bao giờ niệm Phật, không bao giờ nguyện vãng sanh, cho nên vĩnh viễn người ta không vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Bên cạnh đó vì không tin nên thường hay phát ra những lời 

nói sai lầm, phạm đến cái tội phỉ báng Phật pháp. Cái tội này rất nặng! Ngài nói nặng hơn là 

nhắm vào chỗ này đó. 



Bây giờ trở lại cái câu hỏi:  Người có tin, có nguyện mà niệm Phật yếu cũng được vãng 

 sanh.  Còn  người  niệm  Phật  cho  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  niệm  Phật  cho  đến  gió  thổi  không 

 qua,  mưa  rơi  không  lọt  nhưng  không  tin,  không  nguyện,  thì  quyết  định  không  được  vãng 

 sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Tại sao lại như vậy?... 



Xin thưa là Tin thuộc về thiện-căn. Nguyện thuộc về nhân-duyên, Niệm Phật thuộc về 

phước-báu. Vì trong đời này gặp cảnh khó khăn cho nên công phu của họ yếu đi, nhưng đã 

có tin có nguyện, nên có thời giờ thì người ta niệm Phật, có cơ hội thì người ta niệm Phật. 

Những  người  này  nếu  thật  sự  không  có  người  nào  trợ  duyên  trong  khi  xả  bỏ  báo  thân  thì 

cũng  thật  là  khó  đấy.  Tại  vì  nghiệp  chướng,  tại  vì  oan  gia  trái  chủ  chướng,  tại  vì  nghịch 

duyên phá hại. Nếu về cuối đời có cơ may gặp được ban hộ niệm giúp đỡ. Một người đang 

nằm trong cảnh chuNn bị chờ chết, do có niềm tin và sức nguyện của họ, gặp trợ duyên làm 

cho họ vùng lên quyết lòng niệm Phật, họ niệm trong những giây phút trước khi xả bỏ báo 

thân, những ngày nằm trên giường bệnh, nhờ sự trợ niệm của những người bạn đồng tu nên 

hóa giải cho họ nhiều ách nạn về nghiệp khổ, về oan gia trái chủ. Chính nhờ cái cơ may hộ 

niệm đó mà người ta có thể vãng sanh. Dễ vãng sanh là lý do này. 



Còn những người gọi là niệm Phật đến “Nhất tâm bất loạn” mà không có tin câu A-Di-

Đà Phật, không có phát nguyện vãng sanh thì chư Tổ xác định là người này không thể nào 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được!... Nói thẳng ra, thứ nhất người không tin, không 

nguyện mà niệm Phật được nhất tâm bất loạn, thì điều này khó có lắm! Không có đâu! Làm 

gì có chuyện không tin mà niệm Phật tới nhất tâm bất loạn? Nói lời như vậy, có nghĩa chư 

Tổ muốn nhấn mạnh đến  Tín-Nguyện là điểm rất quan trọng, nhất là đối với hàng phàm phu 

tục tử như chúng ta. Tại vì là hàng phàm phu tục tử tội chướng sâu nặng, phước báu yếu cho 

nên công phu khó có thể đến nhất tâm bất loạn. Không nhất tâm bất loạn nhưng nhờ tín và 

nguyện thì với lòng thành này sẽ cảm ứng chư vị Thiên-Long Hộ-Pháp, chư vị đồng tu đến 

hỗ  trợ  cho  mình.  Mình  ra  đi  trong  tư  thế  gọi  là  “Nhất  Tâm  Niệm  Phật  -  Nhất  Tâm  Hệ 

 Niệm” trong những giờ phút xả bỏ báo thân, chớ không phải là “Nhất Tâm Bất Loạn”. 



Điểm  thứ  hai,  người  niệm  Phật  “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”  mà  không  nguyện  vãng  sanh, 

không tin thế giới Tây-Phương Cực-Lạc thì đây là những người tự tu tự chứng. Có rất nhiều 

người dùng phương pháp niệm Phật để hỗ trợ cho con đường tự tu tự chứng của Họ. Muốn 

tự tu tự chứng thì phải là đại Bồ-Tát, Đẳng-Giác Bồ-Tát, thượng căn thượng cơ mới có khả 

năng  chứng  đắc  được.  Còn  hạng  phàm  phu  mà  muốn  cho  chứng  đắc  thì  vạn  ức  người  tu 

nhiều khi tìm không ra một người chứng đắc. 



Ngài Ấn-Quang Đại Sư xác định rõ ràng, người nào niệm Phật mà không chịu nguyện 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì đó là người tự tu. Câu A-Di-Đà Phật của họ có giá trị 

như một câu thoại đầu, chớ không có gì khác. Tức là người tự tu, thông thường họ dùng một 

câu nào đó để trói cái tâm của họ vào đó, câu đó gọi là câu “Thoại đầu”. Khi tâm họ trói vào 

đó rồi thì tất cả những vọng tưởng, những ý nghĩ khác sẽ rời ra, sau cùng họ chứng đắc gọi là 

“Minh tâm kiến tánh”. Những người niệm Phật mà không tin không nguyện là họ đang dùng 

câu “A-Di-Đà Phật” để làm câu thoại đầu. Câu “A-Di-Đà Phật” chỉ là câu thoại đầu rồi thì tự 

họ  phải  chứng  đắc  lấy.  Nếu  thật  sự  họ  chứng  đắc  được,  họ  diệt  được  vọng  tưởng,  họ  diệt 

được nghiệp hoặc, tức là đoạn hoặc thì chứng chơn. Chứng chơn là thành tựu. 



Ngài Vĩnh-Minh có nói những người tu tự lực đoạn hoặc chứng chơn, trong thời đại của 

Ngài còn là thời tượng pháp, nhưng Ngài nói là mười người tu, chín người đã bị lạc đường 

rồi!  Đến  khi  chết  đi,  Ngài  nói,  “Nhược  Ấm  Cảnh  Hiện  Tiền,  Miết  Nhĩ  Tùy  Tha  Khứ”.  Khi 

chết xuống rồi vì nghiệp khổ báo hại, định lực yếu đi, chỉ cần một cái niệm chao đảo, phân 

vân là tự nhiên ấm cảnh hiện tiền. Ấm cảnh tức là thân trung ấm ứng hiện ra, mà thân trung 

ấm ứng hiện ra thì nhất định phải tùng nghiệp để thọ báo. Đã tùng nghiệp rồi, thì xin thưa 

với chư vị, tất cả chư Tổ đều nói rõ rệt rằng, đã là nghiệp thì nghiệp thiện hay nghiệp ác vẫn 

phải ở trong lục đạo luân hồi, không thể nào thoát vòng sanh tử được. 



Khi  ngài  Ấn-Quang  giải  thích  câu  nói  này  của  ngài  Vĩnh-Minh  thì  mình  thấy  còn  rõ 

ràng hơn nữa. Ngài nói nếu những người nào tự lực tu chứng thì câu nói “Nhược Ấm Cảnh 

 Hiện Tiền” là ngài Vĩnh-Minh nhắc nhở cho những người đã đạt đến trình độ gọi là “Minh 

Tâm Kiến Tánh” rồi đó chớ không phải là hạng bình thường như chúng ta đâu. Tại vì ngài 

Vĩnh-Minh là vị đã minh tâm kiến tánh rồi, đã minh tâm kiến tánh mà nói lên lời này, với 

ngụ ý là Ngài nói dù cho quý vị đã có khai ngộ, dù cho chư vị đã được định, nghĩa là tâm đã 

khai rồi, nhưng chỉ cần một phút phân đo mà thôi, nghĩa là lúc lâm chung chỉ cần khởi lên 

một cái niệm, bất cứ một niệm gì, thì “Thập Nhơn Cửu Tha Lộ”. Chữ “Tha Lộ” có nghĩa là 

cái tâm nó xao xuyến, nó phân vân trong lúc xả bỏ báo thân. Chỉ cần một tích tắc như vậy 

mà một người đã đến cái chỗ “Đại Định” đành phải tùng theo cái nghiệp đó để “Thọ nạn”. 



Cho  nên  ngài  Ấn-Quang  mới  nhắc  nhở  rõ  ràng  là  niệm  Phật  điểm  quan  trọng  nhất  là 

“Niềm Tin” và “Sức Nguyện”. Ngài nói dù cho niệm Phật có yếu đi một chút đi nữa cũng 

có thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được. 



Ngài Ngẫu-Ích Đại Sư nói:  Tin Tưởng cho vững vàng, phát nguyện cho tha thiết. Gọi là 

 tin sâu nguyện thiết thì dẫu cho tán tâm, loạn tâm niệm Phật cũng được vãng sanh. Ngài nói 

rõ  rệt như vậy.  Mình  thấy  chư  Tổ nói giống  giống với  nhau.  Còn  nếu tin không vững,  nếu 

 nguyện không thiết, thì dẫu cho niệm Phật đến “Nhất Tâm Bất Loạn” cũng không được vãng 

 sanh! ... Rõ ràng là chư Tổ nói giống giống với nhau. 



Như vậy, đúc kết lại lời này là chư Tổ luôn luôn khuyến cáo chúng ta phải tin cho vững, 

đừng nên xao xuyến. Tại vì niềm tin nó khởi sự tất cả những hành trình phía sau. Hễ tin vững 

thì tự nhiên quyết lòng nguyện vãng sanh, mà quyết lòng nguyện vãng sanh rồi thì không ai 

rời bỏ câu A-Di-Đà Phật, không ai dám lơ là câu A-Di-Đà Phật. Như vậy khi mà lơ là câu A-

Di-Đà  Phật  là  bắt  nguồn  từ  niềm  tin  quá  yếu.  Mà  niềm  tin  quá  yếu  rồi  thì  nguyện  chỉ  là 

nguyện  chơi,  chớ  không  bao  giờ  nguyện  thật  được.  Thành  ra  dù  có  niệm  Phật  có  giỏi  cho 

mấy đi nữa, ngày nào cũng đến Niệm Phật Đường niệm Phật đi nữa, sau cùng mình không 

được vãng sanh. Ý nghĩa là như vậy. 



Mong cho chư vị phải vững vàng, phải củng cố “Niềm Tin”. Tất cả những lời tọa đàm 

của Diệu Âm đều nhằm củng cố niềm tin. Phải tin vững thì nhất định một đời này sau khi xả 

bỏ báo thân ta về tới Tây-Phương Cực-Lạc gặp A-Di-Đà Phật một đời thành tựu đạo quả. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Đàm 26) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Ngày  hôm  qua  chị  Diệu  Hương  có  đến  nói  rằng,  trong  đời  của  Chị  lần  đầu  tiên  thấy 

được một hiện tượng vi diệu, đó là bác Cam Muội sau khi xả bỏ báo thân hai mươi mấy tiếng 

đồng hồ mà thân tướng đẹp quá, mềm mại, khuôn mặt tươi ra. Chị nói thật sự là bất khả tư 

nghì!... 



Hồi giờ thì mình nghe nói, hoặc coi trong phim, nhưng chính mình cầm được cái tay của 

người ra đi mười mấy giờ rồi mà mềm như vậy, giống như người bình thường thì chưa có. 

Chính vì vậy mà Chị hết sức ngạc nhiên và vô cùng phấn khởi. Chị nói đây là một cơ hội làm 

cho niềm tin của Chị dâng lên rất cao. 



Khi Diệu Âm đi tới chỗ nào, thường thường gặp những gia đình có người thân ra đi với 

thoại tướng tốt như vậy. Họ đến với một tâm trạng rất hân hoan, nhiều khi họ diễn tả những 

nỗi niềm vui mừng mà làm cho mình phải cảm động! Chính mình nhiều lúc cũng phải cảm 

động, không nói lên lời!... Khi thấy được người thân vãng sanh, bắt đầu từ đó họ phát tâm rất 

mạnh. Xin thưa thật, họ phát tâm rất mạnh…  



Ví dụ như kỳ rồi ở bên Âu Châu có  một vị đang nằm trong bệnh viện thiếu người hộ 

niệm, chỉ cần kêu một cú điện thoại, có vị ở cách xa bốn năm trăm cây số mà người ta vẫn 

lấy xe chạy tới để hộ niệm. Có lần anh trưởng ban hộ niệm nói, nhiều lúc cần đi hộ niệm với 

đường xa khoảng sáu trăm-bảy trăm cây số mà anh vẫn lái xe để đi. Anh lái xe với tốc độ 

một trăm tám chục, một trăm chín chục cây số giờ. Anh nói, lái vậy là cNn thận lắm rồi đó!... 

Có nhiều lúc gấp quá anh đi tới hai trăm cây số giờ. Ở bên Đức có tốc độ tối đa, không giới 

hạn. Kỳ lạ lắm! 



Mấy ngày hôm nay chúng ta nói về Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên. Thì “Thiện-

Căn” là cái “Gốc”, “Phước-Đức” là cái “Thân” và “Nhân-Duyên” là cái cơ hội “Đơm bông 

kết trái”. Thì khi nói về thiện-căn chúng ta luôn luôn nhắc nhở đến niềm tin, củng cố niềm 

tin. Khi niềm tin vững thì tự nhiên chúng ta sẽ vững vàng đường đi. Có những người cách xa 

cả hàng ngàn cây số, khi nghe cần tới hộ niệm vãng sanh, nhưng không lái xe được nên họ 

phải  đi  xe  lửa,  đi  xe  lửa  tám  chín  tiếng  đồng  hồ  để  tới  nằm  chung  với  người  bệnh  mà  hộ 

niệm suốt. Sở dĩ họ phát tâm mạnh như vậy, vì chính trong đời của họ đã thấy ra những hiện 

tượng vi diệu bất khả tư nghì!... 



Hôm qua nói chuyện với chị Diệu Hương, Chị Ngọc Y, mấy chị nói rằng thật sự đây là 

một  điều quá  may  mắn.  Tuổi  đời  của  mình  bây  giờ  năm  mươi,  sáu  mươi  hơn  rồi  mà  chưa 

từng trải qua một lần kinh nghiệm thấy một người ra đi mà có thoại tướng tốt như vậy. Đến 

khi được cơ duyên biết phương pháp hộ niệm mới xảy ra hiện tượng này. Lúc đó mình mới 

thấy rằng, thật sự đây là một điều quá may mắn. 



Chư  vị  nghĩ  thử,  thoại  tướng  ra  đi  mềm  hay  cứng  đối  với  thế  gian  không  quan  trọng 

mấy, tại vì họ không biết! Nhưng điều này đánh giá một hiện tượng lạ lùng... Một người ra đi 

với cái thân tướng mềm mại, điều đầu tiên là bảo đảm cho họ đời sau không chui vào tam ác 

đạo trước đã. Có thể họ trở lại làm người, lên những cõi trời. Nếu thật sự một người mà có 

lòng tin vững vàng, quyết lòng niệm Phật đi về Tây-Phương, thêm hiện tượng đỉnh đầu ấm 

ấm, không lạnh bằng những chỗ khác... Thật sự cho chúng ta một niềm tin vững vàng rằng, 

chín mươi chín phần trăm (99%) họ được về Tây-Phương rồi đó. 



Quý Vị cứ tưởng tượng, nếu hiểu một chút đạo rồi, thì hàng vạn kiếp qua ta không gặp 

trường hợp này đâu à!... Ta cứ chết đi, chịu đọa lạc, rồi sinh lại! Chết đi sinh lại... trải qua 

hàng vô lượng kiếp như vậy. Trong vô lượng kiếp đó có thể chúng ta bị đọa lạc nhiều lắm! 

Ghê sợ lắm mà không hay!…  



Bây giờ gặp cơ may này chúng ta tìm được sự giải thoát thành đạo, ấy thế mà có nhiều 

người không trân quý cơ hội này, không thích, không muốn... Có nhiều người nói tới chuyện 

hộ  niệm  thì  cảm  thấy  mệt  mỏi!  Có  người  nghe  tới  chuyện  vãng  sanh  thì  mĩm  cười!...  Ôi! 

Mình nghĩ thật là đau đớn cho họ!... 



Trong những khi đi nói chuyện về hộ niệm, có nhiều người cứ nói rằng, tại sao mà vãng 

sanh dễ như vậy?... Tôi đã bảy tám mươi tuổi rồi, hồi giờ không nghe tới chuyện này, tại sao 

bây giờ lại nói chuyện này nhiều vậy? 



Xin thưa thật với chư vị, vị này nói rằng bảy tám mươi năm không thấy thì quá ngắn! 

Đúng ra vị đó phải nói là:  Tại sao trong vô lượng kiếp qua tôi không nghe như vậy...  thì 

mới đúng hơn. Tại vì thật ra trong vô lượng kiếp qua vị đó đã tiếp tục trong sanh tử luân hồi, 

mà tiếp tục chịu đọa lạc trong ba đường ác đạo nhiều hơn là trong ba đường thiện đạo nữa là 

khác mà không hay! 



Cho nên nói rằng,    Tại sao ta tám-chín chục tuổi, bảy-tám chục tuổi không nghe, mà bây 

giờ mới nghe?... Đây cũng là điều quá mê muội! Vì quá mê muội nên không tin vào chuyện 

này! Mà không tin vào chuyện này, thì khi xả bỏ báo thân họ sẽ khóc ròng, không còn cách 

nào có thể cứu vãn được nữa!... 



Nói lên những lời này để cho chúng ta chú ý mà củng cố niềm tin. Phải tin cho vững 

vàng. Nếu không tin vững vàng, thì coi chừng chính chúng ta thường gặp câu A-Di-Đà Phật 

 mà khinh thường, mà không tin tưởng, mà giải đãi, mà tu xen tạp...  thì sau cùng chính ta 

bị  ách  nạn,  cái  ách  nạn  vẫn  bị  chìm  trong  những  cảnh  khổ,  không  biết  ngày  nào  mới  giải 

thoát!…  Còn  những  người  suốt  cả  cuộc  đời  không  tu,  nhưng  khi  gặp  câu  A-Di-Đà  Phật  ở 

trong tư thế sắp chết làm cho họ giật mình tỉnh ngộ, họ quyết lòng đi, vậy mà họ có khả năng 

vãng sanh. 



Đó là nói qua ba điểm thuộc về thiện-căn mà mấy ngày nay chúng ta đã nói qua: Một là 

“Tín-Căn”, hai là “Tấn-Căn”, ba là “Niệm-Căn”. 



“Tín-Căn” thiện lành, thì nghi ngờ chính là ác-căn. Nghi ngờ nó phá mất niềm tin của 

chúng ta. Mong chư vị, người nào nghi ngờ hãy mau tỉnh ngộ. 



“Tấn-Căn” là tinh-tấn thiện lành, đối với tinh tấn thiện lành thì cái hại của nó chính là 

giải đãi. Hôm nay bác Minh Trí tới nộp tờ công cứ thứ tám và hỏi tới tờ công cứ thứ chín. 

Tôi cảm kích vô cùng! Thật sự hay vô cùng! Điều này chứng tỏ rằng bác Minh Trí ngon hơn 

bác Minh Trị rồi... Hì hì!… Thật ra ta phải tranh thủ thời gian để niệm Phật. Nhất định quý 

vị phải thấy rằng, khi làm xong tờ công cứ thứ mười rồi, thì hình như mình có một giấy Visa, 

giấy  hộ  chiếu  để  đi  về  Tây-Phương.  Phải  nắm  cho  vững  cái  giấy  hộ  chiếu  này  mà  đi,  xin 

đừng khinh thường. Chúng ta là hàng sơ cơ hạ căn, chỉ cần một chút khinh thường liền có thể 

bị hại... 



Tại  sao  vậy?...  Tại  vì  đối  nghịch  với  Tinh-Tấn  là  Giải-Đãi.  Giải  đãi  là  ác-căn  chớ 

không phải thiện-căn. Nhớ cho kỹ điều này, tất cả các vị Bồ-Tát sợ nhất là giải đãi. Thường 

khi chúng ta tu hành cứ sợ đến ma này ma nọ… Chứ thật ra giải đãi chính là Ma! Mong chư 

vị, nếu vì phước-đức không có, mình quá bận bịu, thì thôi cũng đành rằng mình phải lo làm 

ăn. Chứ nếu không có bận bịu gì, thì phải cố gắng tu hành, ráng lo tu tối đa, nhất định đừng 

nên bỏ thời khóa, nhất định đừng nên chao đảo. Uổng lắm!... Chao đảo nó sẽ kéo luôn chúng 

ta trong sáu đường sanh tử đến vô lượng kiếp nữa, chứ đừng nói chi một triệu năm, hai triệu 

năm!... Đừng nên nghĩ tới chuyện đó nữa. Sáu trăm triệu năm tới coi chừng chúng ta cũng 

vẫn còn bị nạn đó! Sáu trăm triệu năm tới chưa chắc gì ta được phước phần nghe được pháp 

âm của đức Di-Lặc Tôn Phật đâu nhé!... Xin chư vị nhớ cho kỹ điểm này. 



Điểm thứ ba là “Niệm-Căn”. Mong chư vị hãy nhớ cái điểm này. Pháp môn Niệm Phật 

tối kỵ là xen tạp. Nhất định niệm là niệm câu A-Di-Đà Phật. 



Tất cả các pháp môn khác không tối kỵ sự xen tạp, vì họ đi con đường tự lực tu chứng. 

Đã tự lực thì phải sẵn sàng tìm những cái xen tạp để thử thách với ý chí, thử thách với nghị 

lực và dùng trí huệ sắc bén để giải thoát. Nói gọn hơn là  Diệt-nghiệp, Đoạn-nghiệp để cầu 

chứng đắc. Còn người niệm Phật chúng ta là đi con đường gọi là  Né Nghiệp, Trốn Nghiệp,  

không phải là diệt nghiệp. Né nghiệp thì điều quan trọng nhất là đừng để những thứ ngoại 

duyên chen vô trong tâm, làm cho câu A-Di-Đà Phật bị xen tạp bởi những cái ý niệm khác, 

xen tạp bởi những chủng tử khác. Xen tạp là điều hết sức tối kỵ!…  



Nhắc đi nhắc lại cho chư vị nhớ rằng, pháp môn Niệm Phật rất tối kỵ vấn đề xen tạp. 

Xen Tạp về kinh điển đã hại như vậy rồi, đừng nói chi là xen tạp về những thứ thị phi, ganh 

tị, buồn phiền, khổ não, âu sầu... Những chuyện này mong rằng chư vị hãy bỏ đi, bỏ đi để 

quyết  lòng đi về  Tây-Phương.  Nếu  không  bỏ, lỡ  luống qua  khỏi  cơ  hội  này  thì  khó  lắm!... 

Khó lắm!... Nhất định khó vô cùng!... Nhớ rằng nay đã rơi vào mạt pháp rồi, mong chư vị 

hiểu cho... 



Hôm nay chúng ta tiến tới một điểm nữa gọi là “Định-Căn”, định-căn thiện lành. Cái 

“Định” đối với pháp môn Niệm Phật của chúng ta chính là người nào ưa thích câu A-Di-Đà 

Phật. Ưa thích gọi là “Nhạo”. Chữ nhạo này chính là “Định” đó. Chính là người ưa thích câu 

A-Di-Đà Phật, ngoài ra không ưa thích cái gì khác hết. Cái tâm định vào trong câu A-Di-Đà 

Phật. Hòa Thượng Tịnh-Không nói:  



-  “Định” là tâm có “Chủ Định”. Tức là tâm ta cứ giữ câu A-Di-Đà Phật… Ai nói gì 

 nói, ta nhất định không thay đổi!...  

 - Chúng ta quyết lòng đi về Tây-Phương… Ai nói gì nói, ta nhất định không thay đổi!...  

 -  Ta  cứ  quyết  định  thành  tâm  tin  tưởng  A-Di-Đà  Phật  sẽ  phóng  quang  cứu  độ  chúng 

 ta… Ai nói gì nói, ta nhất định không thay đổi!...  



Nhất định phải “Định” vào danh hiệu A-Di-Đà Phật này. 



Chữ “Tín” quan trọng lắm. Có chữ “Tín” nó mới dẫn tới chữ “Định”. Không có niềm 

tin thường thường bị chao đảo! Cho nên, ngài Ngẫu-Ích Đại Sư nói Tin là gì?...  Tin có Phật 

 A-Di-Đà,  tin  có  Thế Giới  Tây-Phương  Cực-Lạc, tin Nhân,  tin Quả, tin  Lý,  tin  Sự. Nhân là 

 câu A-Di-Đà Phật. Quả là trở thành A-Di-Đà Phật trên cõi Tây-Phương luôn. Lý là tâm ta 

 là A-Di-Đà Phật. Sự chính là cõi Tây-Phương, là chỗ mà ta về đó.   



Chư  vị  cứ  vững  lòng  như  vậy  mà  đi  thì  nhất  định  định-căn  chúng  ta  vững  vàng.  Hễ 

định-căn  vững  vàng  thì  tự  nhiên  “Huệ-căn”  chúng  ta  phát  sinh  ra.  Những  người  thích  tìm 

hiểu này nọ, thích chạy lung tung... thì tâm hồn dễ chao đảo, chứng tỏ rằng định-căn chưa có. 

Định-căn chưa có chỉ vì niềm tin chưa đủ! Vì niềm tin chưa đủ, nên dù tu hành ba-bốn chục 

năm, năm-sáu chục năm nhưng sau cùng rồi vẫn ra đi với thân tướng cứng ngắt!…  



Có nghĩa là sao?... Đã bị nạn tam ác đạo rồi! Dễ sợ quá!... 



Còn nếu một người nào tin tưởng vững vàng, quyết lòng đi, nhất định đã có chỗ “Định” 

rồi. Từ chỗ “Định” này nhất định sẽ phát  “Huệ”. Phát huệ ở đâu? Khi gặp một người nào 

khác nói một chuyện gì, tự nhiên mình biết rằng họ nói có đúng chánh pháp hay không? Biết 

liền!... 



Ngày hôm nay chúng ta đang ở trong cảnh giới mạt pháp của đức Thế-Tôn rồi, không 

phải là tượng pháp hay là chánh pháp. Trong thời mạt pháp mà chính ta đã thấy được những 

người  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  xin  thưa  thật,  phải  chăng  trong  mạt  pháp  mà 

chúng  ta  đã  thực  hiện  được  một  đại  chánh  pháp  để  thành  tựu.  Cơ  duyên  này  vô  cùng  quý 

giá!... 



Nguyện mong chư vị cố gắng gìn giữ cơ duyên hy hữu này để nhất định ta được phước 

phần vãng sanh thành tựu đạo quả!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 27) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong mấy ngày qua, chúng ta bàn về “Thiện-Căn”. Thiện-căn có liên quan mật thiết 

đến việc vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trong  thiện-căn  có  năm  tiết  mục:  Tín-Căn,  Tấn-Căn,  Niệm-Căn,  Định-Căn,  Huệ-

Căn. Bốn  mục trước chúng ta  đã bàn  sơ qua  rồi, hôm  nay  nói qua phần  Huệ-Căn. Thật  ra 

khi nói về huệ-căn thì quá cao đối với Diệu Âm. Tại vì huệ là trí huệ. Khi mình khai mở trí 

huệ  rồi  mới  nói  được  về  huệ-căn.  Cho  nên  khi  nói về huệ-căn  này,  mong  chư  vị hãy  dành 

lại đến khi nào mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi mới nói thì chính xác hơn. 



Hôm nay chúng ta chỉ dồn lại bốn căn trước. Nếu thật sự bốn căn trước chúng ta đã có 

đầy đủ thì coi như cái nhân giúp cho huệ-căn phát triển đã có. Có nhiều người rất thích lý 

luận, triết  lý  cao  siêu  và  cho đó là  huệ-căn!  Nhưng thực tế vô tình cho  mình thấy ra những 

điều trái ngược, vì người đi về Tây-Phương hình như là người ta không lý luận gì hết, ấy thế 

mà đường vãng sanh của họ lại chắc chắn. Còn những người cứ đem sở tri kiến của mình ra 

diễn giải việc vãng  sanh,  diễn  giải  con  đường  về  Tây-Phương, thì  càng  diễn giải  càng khó 

được thành tựu! Đây là sự thật đã được chứng minh hết sức cụ thể. 



Ví dụ như Niệm Phật Đường chúng ta vừa qua mới tiễn đưa được một người, bà cụ Cam 

Muội  vãng  sanh.  Trong  những  lần  tới  hộ  niệm  cho  bà  Cụ,  mình  thấy  bà  Cụ  có  lý  luận  gì 

đâu?... Bà Cụ có biết biện bác gì đâu?... Bà Cụ có giảng giải gì đâu?... Hỏi bà Cụ:  



 -    Bây giờ Cụ sao rồi?...   



Bà Cụ nói:  



 - Niệm Phật.  

 - Bà Cụ chân đau lắm phải không?...   

 - Bỏ!… Hì hì.    

 - Bây giờ Cụ theo ai?...   

 - Theo A Di Đà Phật.  

 - Bà Cụ còn muốn gì nữa?...   

 - Muốn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  



Bà Cụ nói những lời hết sức mộc mạc. Chắc chắn những người ưa lý giải không thích 

nghe tới những lời nói này đâu. Ấy thế mà bà Cụ lại vãng sanh. Còn rất nhiều người ưa lý 

luận  dữ  lắm,  giảng  ý  nghĩa  vãng  sanh  là  như  thế  nào?  Ý  nghĩa  vãng  sanh  cao  tột  như  thế 

nào?  Huyền  nghĩa  của  Tây-Phương  Cực-Lạc  như  thế  nào?  Tư  tưởng thật  là  liêu  láng,  cao 

siêu!...  Nhưng  hình  như  lịch  sử  lại  chứng  minh  một  chuyện ngược  lại,  càng  lý luận  chừng 

nào càng khó vãng sanh chừng đó! Càng lý luận chừng nào thì cuối đời hình như họ bị lạc 

vào chỗ nào đó, chứ không có một hiện tượng nào để bảo đảm rằng họ được vãng sanh!... 



Chính vì vậy, khi nói đến huệ-căn thì biết chừng đâu chính những người thật thà nhất lại 

có huệ-căn trong đó chăng? Mấy ngày qua chúng ta thường khuyến tấn với nhau hãy quyết 

lòng tin tưởng. Vấn đề tin tưởng đối với những người thông minh, hiểu rộng, họ ít khi chấp 

nhận  lắm!  Như  vậy  chẳng  lẽ  những  người có  tấm  lòng  chí  thành  tin  tưởng  lại  có  huệ-căn 

chăng? Còn những người không chịu phát tâm tin tưởng, lại cứ lo luận cho ra cái mối đạo, 

giải cho ra cái lý diệu, vô tình họ đang bị vướng vào một chỗ, mà theo như chư Tổ thường 

hay nói, là Sở-Tri-Chướng chăng?... 



Ngài Đại-Thế-Chí Bồ-Tát nói, đây là những người không chịu đóng ý-căn, không chịu 

khóa ý-căn lại. Ngài dạy “Đô nhiếp lục căn”, nhưng không chịu đóng ý-căn lại, mà cứ mở ý-

căn  ra. Ý-căn  càng  mở  ra  thì thường  tâm  bị rối giống  như  mối  tơ  quần-quần  quần-quần!... 

Đến sau  cùng  rồi  khi  nằm  xuống,  ý-căn  cứ thế  mà  ứng  hiện  ra. Ý-căn  ứng  hiện  ra  chính 

vì vấn đề tư tưởng kiến giải quá mạnh, vô tình đã làm mất đi cái tâm  Chí Thành-Chí Kính-

 Thành  Tín niệm  câu  A-Di-Đà  Phật.  Tín-Hạnh-Nguyện  quá  yếu,  nên không  hợp  với  đại 

nguyện  của  Đức  A-Di-Đà. Không  hợp  đại  nguyện  của  Đức  A-Di-Đà  thì  con  đường  vãng 

sanh vô cùng lõng lẻo!... Chính vì vậy mà họ đành phải đi theo con đường trầm luân trong 

nhiều số kiếp nữa. Trong khi đó khi mình đi hộ niệm cho bà cụ Cam Muội. Hỏi cụ:  



 - Về Tây-Phương Cụ nhé?   

 - Nhất định!  

 - Cụ theo ai?   

 - A-Di-Đà Phật.   

 - Quyết vãng sanh nghen Cụ?   

 - Nhất định vãng sanh.   

 - Còn tiếc cái thân này không?   

 - Bỏ… Hì hì...   



Cụ  nói  những lời hết  sức mộc  mạc như  vậy  thôi,  ấy  thế  mà Cụ  vãng  sanh.  Chứ giả  sử 

như lúc đó bà Cụ đòi hỏi rằng ta cần hiểu cái lý này, giảng cho ta hiểu cái đạo nọ, đọc cho ta 

nghe bài pháp này, tụng cho ta nghe bộ kinh nọ... Bà Cụ cứ tiếp tục đòi hỏi những cái đó, thì 

chưa chắc gì bà Cụ ra đi có thoại tướng tốt như vậy. 



Chính vì vậy, thay vì mình nói về huệ-căn, thì tốt hơn là hãy mau mau làm sao cho con 

đường vãng sanh của mình được bảo đảm trước đã. Đi về Tây-Phương rồi, ngài Vĩnh-Minh 

Đại Sư nói rằng, đi về Tây-Phương gặp được A-Di-Đà Phật rồi thì bây giờ không có huệ-căn 

cũng  có  huệ-căn,  không  có  khai  ngộ  cũng  khai  ngộ,  không  có  thành  đạo  cũng  thành  đạo, 

không hiểu lý đạo cũng hiểu lý đạo... Chỉ cần đi về Tây-Phương được là chúng ta sẽ được tất 

cả. 

    

Muốn chắc chắn được đi về Tây-Phương thì đơn giản vô cùng, hãy lấy hình ảnh của cụ 

Cam Muội làm gương là chắc chắn nhất. 



Đóng ý-căn lại… đừng mở ra! Đóng lỗ tai lại… đừng nghe! Đóng cửa khNu lại... không 

thèm nói những gì khác nữa! Đóng con mắt lại... không nhìn cái gì khác nữa! Cứ một câu A-

Di-Đà Phật mà niệm, cứ một hình tượng A-Di-Đà Phật mà nhìn. Tất cả những thứ tham, sân, 

si, mạn, thị phi, ganh tỵ... những cái gì của thế gian cứ cố gắng giảm đi, giảm đi, giảm tối đa. 

Tập ăn ở hiền lành. Đem cái lòng chí thành này mà niệm Phật. Xin bảo đảm với chư vị con 

đường  vãng  sanh về  Tây-Phương  mình  đã  chiếm  được  tới  chín  mươi  phần  trăm  (90%)  rồi 

chứ không phải ít đâu. 



Cách đây không lâu có một chị tuổi năm  mươi bảy ở tại Úc vãng sanh. Suốt cuộc đời 

của chị này không có đi chùa. Hồi nhỏ có đi hay không, không biết. Nhưng khi lập gia đình 

thì  người  chồng  theo  Thiên-Chúa  giáo.  Hiện  tượng  vãng  sanh  của  chị  rõ  rệt  là một  chứng 

minh cụ thể cho lời nói trên. Khi theo chồng đạo Thiên-Chúa giáo chị thường đi nhà thờ. Tất 

cả bốn người con đều đi nhà thờ. Rõ ràng là suốt một cuộc đời của chị này hình như một câu 

kinh Phật cũng không biết, không biết gì hết. Ấy thế, cuối đời ở tuổi năm mươi bảy chị gặp 

phải bệnh  ung  thư  ngặt  nghèo,  đang  nằm để  chờ  chết,  cơ  may  gặp  được  những  người  hộ 

niệm bày vẽ đường niệm Phật cầu vãng sanh. Chị hạ quyết tâm, quyết thề đi về Tây-Phương, 

không cần lý luận gì hết... 



Chính chị đó đã hỏi Diệu Âm:  



 - Bây giờ tôi phải đọc kinh gì để tôi được vãng sanh?...   



Diệu Âm nói:  



 -  Bây  giờ  chị  không  cần  đọc  kinh  gì  hết.  Không  có  kinh  nào  giúp  cho  chị  được  vãng 

 sanh hết. Không có Thần-Chú nào giúp cho chị được vãng sanh hết. Chỉ một câu A-Di-Đà 

 Phật chị niệm tới cùng cho tôi. Bắt đầu từ giờ phút này cho đến ngày chị buông báo thân ra 

 đi, niệm một câu A-Di-Đà Phật, bốn chữ thôi, không cần gì hơn.   



Chị  đó  tự  nhiên  quyết  tâm  tin  tưởng,  quyết  lòng  đi.  Chính  chị  đó  đã  khuyên  giải  gia 

đình, khuyên giải những người thân cùng yểm trợ cho chị, để chị niệm được câu A-Di-Đà 

Phật.  Ấy  thế,  chỉ  bốn  tháng  niệm  Phật  mà  thôi,  chị  ra  đi  để  lại  một  thân  tướng  bất  khả  tư 

nghì. 



Chư vị cứ nghĩ thử coi, bây giờ chúng ta lý luận để làm gì?... Có rất nhiều người thường 

đưa ra những sự lý luận quá hay! Vô cùng hay! Nhưng vô tình, lý luận hay quá nên mới thấy 

câu  A-Di-Đà  Phật  sao  đơn  giản  quá!  Đơn  giản  quá  thì  có  cái  lý gì  hay trong  đó  đâu 

để được vãng sanh?... Vì đơn giản quá nên chê! Không chịu cái đơn giản, chỉ thích những cái 

rắc rối mà thôi. Vô tình càng rắc rối chừng nào thì càng rối rắm chừng đó!... Ích lợi gì đâu!... 



Chính  vì  vậy  mà  muốn  có  trí  huệ  không  có  cái  gì  khác  cả.  Một  là  tin  tưởng,  phải  tin 

tưởng, tin cho vững vàng đi. Những người nào hôm nay mà chưa tin câu A-Di-Đà Phật thì 

mau mau giật mình tỉnh ngộ tin liền đi. Tin vững vàng!... Gọi là “Thâm Tín”, đừng có “Sơ 

Tín”  .  “Thâm  tín  nhân  quả” thì  câu  A-Di-Đà  Phật  chính  là  “Nhân”,  về  Tây-Phương  thành 

Phật là “Quả”. Nếu như người nào có “Thâm Tín” này  nhất định người đó có “Thiện-Căn”. 

Những người nào không có cái thâm tín này, nhất định bây giờ dù có hình tướng như thế nào 

đi nữa, ta không dám nói có thiện-căn. 



Tại vì sao?... Tại vì cuối đời họ không được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Đã  thâm  tín  thì  cố  gắng  tranh  thủ  thời  giờ  niệm  Phật,  ở  đây  niệm  Phật,  về  nhà  niệm 

Phật, thời khóa đừng nên bỏ. Phải cố gắng kiên trì, đừng ỷ lại. 



Rồi gì nữa?... Niệm!... Đừng có nên niệm “Ta-bà”.  Những điều gì mà người ta đã làm 

sai với mình, thì tha thứ đi. Những người làm cho mình bị thua lỗ, hãy tha thứ đi…  



Ở bên Châu Âu, có một chị kia sau khi người mẹ của chị vãng sanh rồi, chị nói như thế 

này, chị quản lý cả một cái khu chợ, nhưng bây giờ chị không đi đòi tiền nữa. Những khu 

chợ người ta mướn sạp hàng của chị, nhưng mà chị không đòi nữa. Những người nào có tiền 

thì trả, không có tiền chị cho luôn. Tại vì bây giờ chị không còn niệm tiền nữa. 



Một  câu  A-Di-Đà  Phật  như  vậy  mà  đi.  Nhất  định!  Hãy định  vào  chỗ  này.  Nói  thẳng 

thắng chỉ bốn chữ này thôi, nhất định chúng ta sẽ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Người nào về Tây-Phương trước thì phát huệ trước, người nào ở đây thì phát huệ sau. 



 Mong cho tất cả chư vị ai ai cũng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc.   

    

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 28) 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Chúng ta đang nói về  Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên. Mấy ngày qua chúng ta 

nói nhiều về thiện-căn, hôm nay xin bàn qua phước-đức, nhân-duyên. 



Trong dịp này xin kể một câu chuyện, ở bên Âu Châu có một vị kia phát một cái tâm 

nguyện rất là tốt và Diệu Âm rất khen tặng. Vị đó có một tâm hồn rất là rộng rãi, rất vui vẻ 

với tất cả mọi người và suốt năm chị ta rất hoan hỷ, tiếp đón, cúng dường, phụng sự... tất cả 

các hội cũng như là Pháp Sư. Diệu Âm thấy vậy rất là vui. Thật sự vị này là một người tu 

hành khá tốt. Nhưng khi tiếp xúc với một vài vị khác ở Âu Châu, thì mấy vị đó có nói rằng 

nhiều khi tôi muốn đến với chị nhưng tôi không biết là chị đi đường nào, nên cũng thấy phân 

vân! 



Chị đó phát một cái tâm rất là tốt, cúng dường tứ sự, lo chỗ ăn chỗ ở cho những vị tu 

hành, cho đồng tu khắp nơi, nhưng có một cái là đường đi hình như không được chuyên nhất 

lắm, vì chị tu nặng về thiện phước, là một người rất tốt. Có lẽ vì nhiều đời nhiều kiếp tu thiện 

tích đức, cho nên trong đời này chị gặp được Phật pháp. Chị cũng rất thích niệm Phật, nhưng 

vẫn bị các vị kia thường hỏi rằng:  



 - Sao chị không đi một đường mà đi lung tung vậy?...   



Chị đó nói: 



 -  Mình  phải  biết  tu  phước,  tạo  phước.  Nhờ  cái  phước  đó  mình  mới  có  khả  năng  vượt 

 qua ách nạn của nghiệp chướng chứ. 



Đây thật sự là một pháp tu tốt, vì tu tốt trong nhiều đời nhiều kiếp cho nên trong đời này 

mới có cơ duyên gặp được Phật pháp. Nhưng thật sự tu đường này thì theo trong Phật giáo 

chúng ta gọi là tu thiện-phước. Mấy vị kia cứ hỏi rằng tại sao chị không đi một đường, là tại 

vì những vị đó đang muốn quyết lòng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Có lẽ các vị đó 

hỏi chị là vì thấy chị cứ tiếp tục “Tu Phước” nhiều hơn là quyết lòng “Tu Đắc”, gọi là đắc 

vãng sanh? Cái điểm cần chú ý là ở chỗ này... 



Trong quá khứ tu phước-thiện, trở về đời này ta làm người nhưng vẫn còn trong lục đạo. 

Trong đời trước có thể là chánh pháp, tượng pháp ta có quyền rớt lại. Nhưng đến nay là mạt 

pháp rồi, nếu ta tiếp tục tu phước-thiện mà không chú tâm tu đường đắc vãng sanh, thì khi lỡ 

rớt lại trong đời sau, ta liệu có khả năng hưởng được phước-thiện trong cảnh giới mạt pháp 

của đức Thế-Tôn hay không? Sau đó ai sẽ hướng dẫn cho ta con đường thoát vòng sanh tử? 

Cho  nên  Diệu  Âm  khen  chị  là  khen  tu  phước,  còn  các  vị  kia  trách  chị  là  trách  tại  sao  chị 

không chịu quyết lòng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc?... 



Nên  nhớ,  nay  đã  rơi  vào  mạt  pháp  rồi,  không  phải  dễ  dàng  đâu!  Mình  nghĩ  rằng  tu 

phước để đời sau có phước tu tiếp. Nhưng quên rằng đời sau Phật pháp sẽ mạt hơn đời này, 

đời sau cơ duyên khó hơn đời này và cái vốn phước-thiện mình tu trong đời này chưa chắc sẽ 

khỏa  lấp  được  những  nghiệp  chướng  mà  mình  tạo  ra  trong  đời  này,  rồi  trong  đời  sau  cơ 

duyên tạo nghiệp chướng cũng sẽ nhiều vô tận... 



Thiện chính là thiện-căn. Phước là phước-đức. Chính vì có phước-thiện nên mình mới 

gặp cơ duyên hôm nay. Nhưng bên cạnh đó chúng ta cũng phải nhớ rằng, nghiệp chướng của 

chúng ta luôn luôn phát sinh song song với phước thiện. Nếu chúng ta sợ thiếu phước lo tạo 

phước, thì điều này tốt chứ không xấu, nhưng tu phước để hưởng phước báu nhân thiên trong 

đời  mạt  pháp  phía  sau,  thì  cái  phước  báu  này  nó  kèm  bên  những  nghiệp  chướng.  Nghiệp 

chướng  mạnh  hơn  phước  báu  -  Nghiệp  tam  ác  đạo.  Đời  trước  cái  nghiệp  tam  ác  đạo  của 

chúng ta yếu, đời này bắt đầu mạnh, đời sau cái nghiệp chướng tam đồ mạnh hơn đời này! 

Như vậy dù có tu phước đức như thế nào đi nữa, đến đời sau đem so sánh ra giữa cái nghiệp 

tam  đồ  và  cái  phước-báu  nhân  thiên,  thì  cái  nghiệp  tam  đồ  của  chúng  ta  nó  lớn  hơn  vô 

cùng!... 



Chính vì vậy mà người giác ngộ một chút thì phải quyết lòng tu đường vãng sanh. Chị 

đó nói:  



 - Bây giờ cái phước của tôi yếu quá làm sao có thể vãng sanh?  



Thật ra nghiệp chướng mà chúng ta muốn diệt nó để thoát vòng sanh tử, thì chắc chắn là 

trong những ngày tháng qua chúng ta đã xác định rồi, không thể nào diệt được! Chắc chắn là 

không thể nào diệt được. 



Cái  phước  thiện  chúng  ta  có  thể  tạo.  Nên  tạo  phước  thiện.  Nhưng  thật  ra,  tu  “Phước-

Thiện” không khác với tu “Tịnh-Nghiệp”. 



Tu  phước-thiện  là  làm  phước,  còn  tu  tịnh-nghiệp  là  đem  cái  phước  thiện  này  gởi  về 

Tây-Phương.  Tâm-tâm  nguyện-nguyện  của  chúng  ta  lúc  nào  cũng  đi  về  Tây-Phương.  Như 

vậy nói về Sự thì giữa pháp tu phước-thiện và pháp tu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc 

hoàn  toàn  giống  nhau,  nhưng  tu  Tịnh-Nghiệp  chỉ  thêm  một  điểm  nữa  là  tâm-tâm  nguyện-

nguyện chúng ta đi về Tây-Phương. Như vậy nếu trong lúc chúng ta tu phước-thiện mà đem 

tất cả những phước-thiện đó gởi về Tây-Phương, ngày nào cũng nguyện vãng sanh về Tây-

Phương, tâm-tâm nguyện-nguyện đều hướng về Tây-Phương thì ta biến cái phước-thiện này 

thành con đường tu “Tịnh-Nghiệp”. 



Nếu mình nghĩ rằng phước của mình yếu, nghiệp mình nặng, thì trên con đường đi về 

Tây-Phương chúng ta đã có chuNn bị, đó chính là “Hộ Niệm”. Cho nên ta cần tu song song 

phước-thiện và đem phước thiện gởi về Tây-Phương. Nếu ta sợ rằng nghiệp chướng chúng ta 

lớn quá, chắc chắn nghiệp chướng luôn đi song song với thiện-căn phước-đức, thì chúng ta 

phải nghiên cứu thật kỹ pháp hộ niệm để trợ duyên cho nhau. 



Khi  tâm  chúng  ta thành, lòng  tin vững vàng,  chí  nguyện vãng sanh tha  thiết,  thì  niệm 

câu A-Di-Đà Phật là tất cả thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên của chúng ta đã đầy đủ. Chúng 

ta  cứ  tiếp  tục  tăng  phước,  tăng  thiện  và  giữ  vững  cơ  duyên  là  được.  Còn  những  nghiệp 

chướng mà chúng ta phá không được thì sao?... Nhờ bạn đồng tu chuNn bị cho chúng ta, hỗ 

trợ cho chúng ta. Và còn nhờ gì nữa?... Chính nhờ cái lòng tha thiết muốn vãng sanh về Tây-

Phương, thì chư Thiên-Long Hộ-Pháp gia trì cho chúng ta. 



Như  vậy  nếu  chúng  ta  cải  đổi  đường  tu  một  chút  xíu,  tức  là  thay  vì  nhắm  vào  phần 

phước-thiện, đời-đời kiếp-kiếp tu phước, đời-đời kiếp-kiếp phá nghiệp để vượt sanh tử... thì 

ngày hôm nay chúng ta cứ một lòng một dạ tu phước-thiện, nhưng quyết lòng đem phước-

thiện đó gởi về Tây-Phương Cực-Lạc. Nghiệp chướng chẳng cần phá nữa, chỉ cần gói nó lại, 

quên nó đi... Hãy đem câu A-Di-Đà Phật bao trùm nó lại, thì đây là cơ hội cho chúng ta  bao 

 nghiệp  lại,  trùm nghiệp  lại,  phủ  nghiệp  lại, đè nghiệp xuống để vượt  qua  cái  ách nghiệp 

này mà đi về Tây-Phương bằng cái sức nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nguyện 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc sẽ hợp với đại nguyện của đức A-Di-Đà. Nhờ vậy ta về 

được Tây-Phương Cực-Lạc. 



Cho nên Diệu Âm khen chị đó là người biết tu phước, còn người ta lo cho chị đó là tại 

sao con đường chưa được chuyên nhất! Thật ra hai chuyện này điều nào cũng đúng hết. 



Xin thưa với chư vị, thiện căn-phước đức-nhân duyên nằm ngay tại cái thời khoảng mà 

chúng ta niệm Phật này chứ không đâu cả. Nhờ có thiện-căn trong quá khứ, ta mới có được 

cơ duyên tin vào câu A-Di-Đà Phật. Nhưng mà tin không vững, tin mập mờ, tin mà còn nghi 

ngại rằng ta không đủ phước-thiện, nên vô tình trong lúc tu hành này chúng ta lại lơ là đường 

vãng  sanh,  làm  mòn  cái  phước-thiện  của  chúng  ta  đi!...  Đáng  lẽ  nương  theo  cơ  duyên  này 

chúng  ta  về  được  Tây-Phương,  nhưng  vì  sơ  ý,  chúng  ta  có  thể  lại  tiếp  tục  dập  dềnh  trong 

cảnh sanh tử luân hồi… Cũng như trong vô lượng kiếp qua, có lẽ cũng vì ý niệm sơ ý này mà 

chúng ta đã dập-dềnh dập-dềnh trong cảnh tử-tử sanh-sanh không thoát được!.. 



Chính vì thế, khi hiểu được con đường giải thoát rồi, xin chư vị hãy nắm cho vững cơ 

hội này để một đời này ta về Tây-Phương. Nhất định cơ hội thành đạo đang ở trong tầm tay 

của chúng ta chứ không phải ở đâu xa cả. 



Mong cho chư vị cố gắng quyết lòng đi cho vững, đi cho đúng, đi cho thẳng một đường 

về tới Tây-Phương để thành đạo. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 29) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

  

 Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên!  Hôm nay chúng ta nói về “Phước-Đức”. Thật 

ra thì mỗi người chúng ta ai cũng có một cái kho phước-báu rất lớn, nhưng nhiều khi chúng 

ta  không  biết  sử  dụng  hoặc  quên  nó  đi  nên  mới  cảm  thấy  nghèo  nàn,  thiếu  thốn,  chứ  nếu 

chúng ta biết dùng thì nhiều khi cái phước-báu này vô lượng, vô biên, vô giá mà  chúng ta 

không hay. 



Vì không biết nên thường khi khinh thường! Vì khinh thường cái phước báu của mình, 

nên suốt cả cuộc đời cứ chạy tìm phước báu. Trong khi đó thì cái phước báu vô giá của mình 

lại liệng ở chỗ nào đó mà không hay!…  



Ví dụ như ở trong Niệm Phật Đường chúng ta trước đây có mấy cái cây, bỏ rơi rớt khắp 

nơi nên không thấy giá trị gì hết, nhưng khi chư vị đồng tu bứng cái cây đó đặt vào cái chậu 

thì  mình  mới  thấy  đẹp.  Khi  ra  nhà  ươm  cây,  mình  thấy  ở  đó  có  một  cây  nhỏ  hơn  cây  của 

mình mà người ta để giá bán tới hơn một ngàn đô-la. Như vậy, rõ ràng chậu cây của mình 

thấy  vậy  chứ  giá  trị của  nó  phải  trên  một  ngàn  đô-la.  Chỉ  vì  hồi  giờ  mình  không  biết,  nên 

không quý đó thôi!... 



Ở  phía  trước  chúng  ta  trồng  hai  cái  cây  đang  lên  xanh  mướt,  lá  của  nó  đẹp  lắm,  phủ 

xuống giống như cái dù, cho nên người ta gọi là cây “Umbrella”, tức là cây lá dù. Có nhiều 

người chê cái cây đó! Nhưng nếu mình vào nhà ươm hỏi, thì cái cây lớn cỡ đó họ bán cũng 

vài trăm đô-la. Cho nên khi mình tới cái nhà ươm xem qua, rồi về nhà mình mới thấy... À!... 

Một cây của mình có thể tới hai ba trăm đô-la chứ không phải thường!… Nó quý như vậy mà 

tại mình không biết nên mình không quý. 



Chúng ta có một cái phước-báu, thật sự có! Nhưng có nhiều người không biết, cho nên 

cứ chạy tìm phước báu!... 



Có nhiều người nói ráng tu hành lên, ráng niệm Phật để tìm phước báu, có phước báu 

rồi đời sau tu tiếp để tô bồi thêm phước báu, chứ không có phước báu thì làm sao về Tây-

Phương được?...    



Tu  hành như vậy  vô tình  cứ  dẫn dắt nhau  chạy  tìm  phước báu!  Trong khi đó  thì  ngài 

Ấn-Quang nói:  Niệm Phật để cầu phước-báu cho đời sau thì chẳng khác gì đem cái kho báu 

 vô tận của mình đổi lấy một tán kẹo!...  Con nít thường hay thèm kẹo!... Ngài nói như vậy. 



Hướng dẫn cho chúng sanh tu hành niệm Phật để cầu phước-báu, thì đúng là dạy cho 

người  ở  lại  trong  lục  đạo  luân  hồi  này  để  tìm  cái  phước,  gọi  là  “Phước-Báu  Nhân-Thiên”. 

Trong khi kinh Hoa-Nghiêm, Phật dạy: “Vong thất Bồ-Đề tâm, tu chư thiện pháp, thị danh 

 ma nghiệp”. 



“Vong thất Bồ-Đề tâm”  là quên mất cái tâm giác ngộ, quên cái tâm Bồ-Đề, mà chạy tu 

những thứ phước thiện, gọi là tu phước-báu, thì cái pháp tu này, hay hành nghiệp này Phật 

gọi là “Ma nghiệp”. 



Trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật nói: “Phát Bồ-Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A-Di-

 Đà Phật, cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc”. Chúng ta cứ bình tĩnh nghe những lời Phật dạy để 

tìm hiểu ra con đường chánh pháp mà tu. 



Một  người  mà  quên  đi  con  đường  giải  thoát,  lo  chạy  tu  phước  thiện  để  hưởng  phước 

báu nhân thiên thì kinh Hoa-Nghiêm Phật nói, người quên con đường giải thoát, không tìm 

con đường giải thoát mà chỉ lo tu phước thiện, tức là tu làm người tốt, làm người thiện để cầu 

hưởng phước báu trong nhân thiên, thì Phật gọi đây là hành nghiệp của ma…  



Trong khi đó thì kinh Vô-Lượng-Thọ dạy là phát Bồ-Đề tâm, đừng có quên Bồ-Đề tâm, 

niệm câu A-Di-Đà Phật chuyên nhất, cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Chứ Phật không dạy 

phát Bồ-Đề tâm làm việc phước thiện để đời sau tu tiếp. 



Nghe  những  lời  dạy  này  thấm  thía  vô  cùng!  Phát  Bồ-Đề  tâm  là  sao?  Có  nhiều  người 

giảng rộng quá, giảng cao quá, nhiều khi làm cho chúng ta không biết phát Bồ-Đề tâm như 

thế  nào!...  Chứ  nói  cho  đúng  nghĩa  ra,  thì  chính  trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  thường 

thường đưa ra ba điểm “Tín-Nguyện-Hạnh”. 

  

 - Tin là tin câu A-Di-Đà Phật, tin pháp Niệm Phật.  

 - Nguyện là nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc.  

 - Niệm tức là nhất hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật.  



Như vậy rõ ràng câu: “Phát Bồ-Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” chính là ba điểm Tín-

Hạnh-Nguyện này. Tín và Nguyện vãng sanh chính là phát Bồ-Đề tâm vậy. 



Hòa  Thượng  Tịnh-Không  nói  đây  là  “Vô  Thượng  Bồ-Đề  tâm”,  không  phải  là  Bồ-Đề 

tâm bình thường. Ngài Ngẫu-Ích nói rằng, tin tưởng cho vững vàng vào câu A-Di-Đà Phật, 

tha  thiết  nguyện  vãng  sanh  Tây-Phương  nhất  định  một  báo  thân  này  vãng  sanh  về  Tây-

Phương, thì đây là phát Vô-Thượng Bồ-Đề tâm. Như vậy thì câu phát Bồ-Đề tâm nhất hướng 

chuyên niệm trong kinh Vô-Lượng-Thọ chính là Tín-Nguyện-Hạnh của người niệm Phật chứ 

không có gì khác. Đây là con đường thành tựu đạo quả trong một đời này. 



Chư Tổ nói phát Bồ-Đề tâm là Tín-Nguyện, Phật cũng nói vậy luôn. Trong kinh Niệm-

Phật-Ba-La-Mật, Phật dạy người nào vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì một đời thành 

Phật, nên Phật nói thẳng rằng:  “Vãng sanh về Tây-Phương tức là thành Phật” . 



Đem tất cả những lời Phật dạy ra, đem những lời chư Tổ dạy ra, mình thấy rõ rệt rằng 

hướng dẫn cho người ta vãng sanh về Tây-Phương, chỉ lối cho chúng sanh vãng sanh về Tây-

Phương  chính  là  giúp  cho  họ  thực  hiện  “Vô-Thượng  Bồ-Đề  Tâm”,  thực  hiện  con  đường 

thành “Vô-Thượng Chánh-Đẳng Chánh-Giác”. 



Còn nếu mình sơ ý dạy rằng: “Bà ơi! Bà không có phước-báu đâu! Bà hãy niệm Phật 

 cầu chút phước báu để đời sau tu tiếp... ”, thì bị Phật nói rằng: “Thị danh ma nghiệp! ” (Đây 

chính là nghiệp của Ma!). Ta đã dẫn dắt người ta đi con đường ma nghiệp rồi! Không còn là 

chánh nghiệp nữa! Không còn là Chánh Pháp nữa! 



Chính vì thế, trong thời mạt pháp này chúng ta phải chú ý cho thật kỹ phương pháp tu 

hành, nếu không chúng ta sẽ bị sai lạc! Sai lạc dữ lắm!... 



Đi ra ngoài mình nói, tôi đang niệm Phật cầu vãng sanh, thì nhiều người nói rằng, tại 

sao anh lại cống cao ngã mạn như vậy?... Tại sao không tìm một chút phước báu để đời sau 

tu tiếp có cụ thể hơn không, mà lại nguyện vãng sanh về Tây-Phương thành Phật! Đâu mà dễ 

dàng vậy!... 



Rất nhiều người tu học Phật mà nghĩ như vậy! Trong khi Phật dạy phải niệm Phật cầu 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc... 



A-Di-Đà Phật phát đại thệ rằng, người nào trước khi xả bỏ báo thân mà niệm mười câu 

A-Di-Đà  Phật  để  nguyện  vãng  sanh  Tây-Phương,  nếu  mà  Ngài  không  tiếp  độ  về  Tây-

Phương, thì Ngài thề không thành Phật. Đây là cái mấu chốt rất là gần gũi, rất là cụ thể, rất là 

dễ dàng cho tất cả chúng ta ngồi tại đây đều vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Hôm nay mình nói về phước-báu. Xin hỏi chư vị, có cái phước-báu nào lớn bằng một 

người đi về Tây-Phương Cực-Lạc để thành đạo Vô-Thượng đâu? Tất cả chúng ta đã ngồi tại 

đây  niệm  Phật,  thì  chính  trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  nói,  sở  dĩ  được  cơ  hội  này  là  vì 

trong vô lượng kiếp chúng ta đã tu bồi một cái thiện-căn, phước-đức vô lượng vô biên rồi. 

Cho nên chúng ta thật sự đã có được những khối phước-báu, cái gia tài vô giá mà chúng ta 

không biết dùng, lại nghe lời đàm tiếu của thế gian mà liệng đi, liệng hết những cái phước-

báu này đi, rồi chạy tìm những thứ phước-báu sanh tử luân hồi để chịu nạn... Nên Phật nói 

đó là “Ma nghiệp”. 



Nguyện mong chư vị thấy được đạo lý này, hãy quyết lòng một dạ mau mau trở về Tây-

Phương hưởng “Đại Thiện-Căn, Đại Phước-Báu”, để một đời này thành tựu đạo quả!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 30) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  có  nói:  “Vãng  tích  nhược  bất  tu  phước  huệ,  ư  thử 

 chánh pháp bất năng văn”. Nghĩa là nếu trong quá khứ một người không tu đầy đủ Phước 

và Huệ, thì trong đời này gặp phải pháp môn niệm Phật không thể nào có khả năng nghe cho 

được. 



“Huệ”  thuộc  về  Thiện-Căn.  “Phước”  là  Phước-Đức.  Cho  nên  tu  phước  rất  là  quan 

trọng. Tuy nhiên khi tu phước chúng ta cũng phải cNn thận, nếu sơ ý thì như trong kinh Hoa-

Nghiêm Phật có nói: “Vong thất Bồ-đề tâm, tu chư thiện pháp thị danh ma nghiệp”. Nghĩa 

là nếu một người quên mất con đường siêu thoát, không nghĩ đến con đường giải thoát lục 

đạo luân hồi, mà cứ lo tu phước thiện, thì Phật nói đó là hành nghiệp của ma. 



Nếu có người hỏi ta rằng:  



 - Tại sao tu phước thiện mà Phật lại nói rằng đó là hành nghiệp của ma?... 



Thì ta phải rõ ràng minh bạch nói rằng:  



-  Không phải!...   Không phải là Phật nói tu phước thiện là hành nghiệp của ma. Mà Phật 

 nói rằng: “Vong thất Bồ-đề tâm, tu chư thiện pháp thị danh ma nghiệp”.  Nghĩa là nguời 

 quên mất Bồ-đề tâm mà lo tu phước thiện thì đó mới là hành nghiệp của ma. 

  

Năm  chữ  đầu  quan  trọng  vô  cùng!  Năm  chữ  đầu  là  “Quên  mất  Bồ-đề  tâm”.  Chính  vì 

vậy, hành nghiệp của ma là đối ứng với câu: “Vong thất Bồ-đề tâm”. Nếu một người không 

vong thất Bồ-đề tâm mà tu thiện pháp, thì Phật không gọi đó là hành nghiệp của ma đâu. 



Mình thấy Phật nói người chỉ quên đi, lỡ quên đi con đường giải thoát để lo làm phước 

thiện mà Phật còn đánh giá rằng đó là nghiệp của ma, huống chi là những người lại bỏ đi con 

đường giải thoát!... 



Hiện tại ngày nay trong vấn đề tu học, nếu lấy lời dạy này của Phật để soi chiếu, thì thật 

sự ta thấy có rất nhiều người đã đi lạc đường! Ví dụ Phật nói: “Thời mạt pháp niệm Phật 

 mới thành tựu”, có nghĩa là trong thời mạt pháp này Phật tuyển chọn một pháp môn có thể 

đưa chúng sanh thành tựu đạo quả, đó là pháp môn Niệm Phật cầu vãng sanh. Vậy  mà có 

nhiều  người  lại  nói  rằng:   Tây-Phương  Cực-Lạc  đâu  có  mà  cầu  vãng  sanh?   Không  tin  có 

Tây-Phương Cực-Lạc, nên chủ trương tu là làm phước để đời sau tu tiếp... Rõ ràng, không 

phải là không nghe qua con đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, có nghe qua nhưng họ 

lại bác bỏ con đường này. Họ nói rằng:  Đừng có nguyện vãng sanh. Họ kêu gọi những người 

tu hành hãy lo tu phước đi để đời sau tu tiếp!... 



Lấy lời của Phật ra ấn chứng vào đây, mới thấy rõ rệt sự hướng dẫn này sai lầm! Người 

học Phật mà hướng dẫn như vậy là nói sai kinh Phật. “Vong Thất” là quên đi. Lỡ quên mà lo 

tu  thiện  pháp  Phật  cũng  nói  “Thị  danh  ma  nghiệp”,  huống  chi  là  những  người  không  phải 

quên mà còn cố tình nói:  Làm gì có cái chuyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc? Lo tu 

 kiếm chút phước đi để đời sau tu tiếp. Nói đúng ra, rõ rệt là hướng dẫn cho người ta tiếp tục 

ở trong sáu đường sanh tử luân hồi, không cho người ta giải thoát. Đây là một tệ trạng của 

thời mạt pháp này!…  



Trong  kinh  Lăng-Nghiêm  Phật  nói  một  câu  như  thế  này:  “Thời  mạt  pháp  tà  sư  nói 

 pháp như cát sông Hằng”. Bây giờ mình nghĩ coi có đúng hay không? Chính vì thế, chúng 

ta đang ở trong thời mạt pháp, sâu trong thời mạt pháp một ngàn năm rồi, thì phải hết sức 

cNn  thận!...  Hôm  nay  chúng  ta gặp được pháp  môn  Niệm  Phật,  là  pháp  mà  Phật nói  “Tam 

căn phổ bị”. “Tam Căn” là thượng, trung, hạ căn. Ta là phần hạ căn. “Phổ Bị” là bao đồng 

gia bị, Phật gia bị đại đồng. “Phàm Thánh Tề Thâu”, ta là Phàm, hạ căn là Phàm, thượng 

căn là Thánh. “Tề” là bằng, là bình đẳng. “Tề Thâu” là Phàm Thánh đều bình đẳng được gia 

bị trở về Tây-Phương thành Phật. Đây là lời Phật nói. 



Chúng ta phải đem kinh ra nói cho rõ ràng để xác định đường ta đi về Tây-Phương, nhất 

định không thể nào sai sót được. 



Trở lại câu mình đã nói hôm qua: “Vong thất bồ đề tâm, tu chư thiện pháp thị danh ma 

 nghiệp”. Nói theo pháp Niệm Phật là con đường vãng sanh, nói theo các pháp môn khác là 

siêu xuất luân hồi lục đạo, “Minh tâm kiến tánh” thành đạo… Nếu ta quên mất những con 

đường này mà lo tu các pháp thiện lành(?), thì đó là hành nghiệp của ma!... 



Tại sao lại có cái chuyện lạ lùng như vậy?... 



Hôm trước bên Âu Châu, Diệu Âm có nêu ra vấn đề, là muốn phá được người tu hành 

khó hơn là phá những người không tu hành. Tại vì những người không tu hành thì khỏi cần 

phá,  trước  sau  gì  họ  cũng  chết,  chết  xong  thì  xuống  trong  tam  ác  đạo.  Vậy  phá  làm  chi 

nữa?... Đợi cho đến ngày đó, cho một đạp là xong!... 



Còn những người tu hành thấy vậy mà khó phá lắm! Muốn phá được người tu hành thì 

phương pháp dễ nhất là làm cho họ tăng thượng mạn lên. Một khi tăng thượng mạn lên thì tự 

họ mở ra cái cửa để cho chư vị oán thân trái chủ dễ gia nhập vào, đưa họ tới cái chỗ thất bại. 

Đó là một cách để hại người tu. 



Tuy nhiên nhiều lúc dùng phương pháp này để hại người tu cũng không phải dễ, tại vì 

người tu hành đã biết ngừa, đã đề phòng rồi. 



Còn  một  cách  nữa  là  làm  sao  giữ  cho  được  những  người  tu  hành  này  ở  lại  trong  sáu 

đường  sanh  tử.  Không  cho  họ  có  cơ  hội  vượt  qua  khỏi  sáu  đường  luân  hồi,  thì  nhất  định 

không trước thì sau cũng sẽ có cơ hội để trả thù. Rõ rệt! Vì còn trong sanh tử luân hồi tức là 

chưa thoát nạn, mà chưa thoát nạn thì giả sử như bạn tu phước nhiều đi. Tu phước nhiều thì 

đời sau hưởng phước. Đúng không?... Hưởng phước thì sao?... Cũng trong kinh Phật có nói 

rằng:   Một  đời  làm  phước,  một  đời  hưởng  phước,  rồi  một  đời  vì  cái  phước  đó  mà  đại  họa. 

 Đây  chính  là  tam  thế  oán.. .  Cho  nên  khi  nghĩ  tới  câu  này,  mình  mới  thấy  rõ  rệt  có  nhiều 

đường tế vi vô cùng để hại chúng sanh, để hại những người tu hành! 



Tại vì chủ trương một đời tu phước là dụ cho người ta tu phước. Tu phước để đời sau tu 

tiếp,  thì  quên  mất  đường  giải  thoát.  Tu  phước  thì  đời  sau  hưởng  phước.  Khi  hưởng  được 

phước rồi, thì thường thường không tu nữa. Người có phước mà không tu thì phá đạo. Phá 

đạo thì nương theo cái nghiệp đó mà bị đại họa! Phật gọi đây là “Tam thế oán!”. 



Chính vì vậy Phật nói, người quên mất con đường giải thoát, chỉ lo làm phước thiện, thì 

đó  ma  nghiệp!  Hiểu  được  chỗ  này  rồi,  chúng  ta  hãy  đem  tất  cả  phước  lành  gởi  về  Tây-

Phương để quyết định một đời này vãng sanh thành đạo, thì chúng ta mới ứng hợp được ba 

cái  điểm   Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên  để  được  sanh  về  nước  đó,  như  trong  kinh 

A-Di-Đà. 



Mong chư vị quyết lòng quyết dạ. Nhất định chúng ta sẽ được vãng sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc, thành đạo trong một báo thân này. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 31) 



Nam Mô A-Di-Đà-Phật. 



 Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Ngày hôm nay mình đi vô trong viện dưỡng lão thăm... Khi đi vào trong viện dưỡng lão 

rồi mình mới ngộ ra thế nào là thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên?…  



Trong nhiều đời, nhiều kiếp mình có thiện-căn, có phước-đức rồi đời này mới gặp được 

Phật pháp. Nhưng gặp được Phật pháp rồi tu hành để siêu thoát sanh tử luân hồi không phải 

là đơn giản! Không phải gặp được Phật pháp rồi mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là 

dễ  dàng  đâu!...  Mà  thật  sự  gặp  được  Phật  pháp  rồi  phải  gặp  được  câu  A-Di-Đà  Phật.  Gặp 

được câu A-Di-Đà Phật rồi cũng chưa chắc gì mình đã được vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc!… Mà gặp được pháp môn Niệm Phật rồi, cũng còn phải biết làm sao khi mình xả bỏ 

báo thân mà an toàn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc mới được. Đó mới thật sự là Thiện-

Căn! Thật sự là Phước-Báu! Thật sự là Cơ-Duyên này mình giải thoát! 



Ngày hôm nay đi vào trong viện dưỡng lão, những người cùng đi chắc chắn đã ngộ ra 

điều  này,  là  có  những  người  tu  hành  đến  giờ  phút  cuối  cuộc  đời  không  biết  đường  nào  đi 

hết!... Sự kiện rõ ràng trước mắt! 



Chúng ta đang ngồi tại đây niệm Phật, cái hình tướng thì không ra gì hết, trên không ra 

trên, dưới không ra dưới! Lỡ cỡ! Làng càng!… Ấy thế mà mình thấy có người vãng sanh, ấy 

thế mà hình như trong tâm của mình vững vàng là khi nằm xuống…  



 - Mình biết con đường nào mình đi!...  

 - Mình biết những gì mình phải làm!...   

 -  Mình  biết  chu1n  bị  tất  cả.  Chu1n  bị  cho  chính  mình,  chu1n  bị  cho  người  thân  của 

 mình và chu1n bị cho những người có duyên với mình nữa!…  



Như  vậy  rõ  ràng  hình  như  mình  ngộ  ra  một  chỗ:  Tu  hành  muốn  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc, muốn một đời này thoát ly sanh tử luân hồi thì... 



 - Cái điều mà mình cần phải làm chính là phương pháp hộ niệm.  

 - Cái điều mà chính mình phải lịch lãm là phương pháp hộ niệm.  



Chính mình phải cần biết tất cả những chuyện này. Nếu một người lơ là về chuyện này, 

một  ngày,  hai  ngày,  một  tháng,  hai tháng…  thời gian ngắn  ngủi,  mình  tưởng  rằng số  phần 

chưa tới!... Nhưng coi chừng, có thể sẽ đón nhận một sự ân hận cho vô lượng kiếp sau!…  



Hôm nay mình đi thăm một vị đã xuất gia thời gian không phải là ít, lâu lắm rồi. Ấy thế 

mà đến giờ phút cuối cùng... thực tế mình không biết phải nói làm sao đây?!... Mình hy vọng 

làm sao được duyên đến hộ niệm cho vị đó. Nếu giả sử như cứ tiếp tục để trong viện dưỡng 

lão, cho đến khi vị đó ra đi!... Mình thấy rõ rệt!... Đi đâu đây?... Mờ mờ, mịt mịt!…  



Cho  nên  cái  phước-đức  và  thiện-căn  của  những  người  biết  được  câu  A-Di-Đà  Phật, 

thêm nữa là biết luôn cái phương pháp hộ niệm... Ôi! quý biết chừng nào! Phải chăng được 

mấy điểm này đã viên mãn đường tu rồi… Nếu không biết được pháp này thì chúng ta cũng 

sẽ mập mờ đường đi, rồi khi nằm xuống ta cũng mơ mơ màng màng như tất cả mọi người 

thôi!... Nhưng ở đây, chúng ta thật là may mắn. Khi gặp được một hiện tượng như trong viện 

dưỡng  lão,  mình  đành  chắt  lưỡi  than  thầm!...  Làm  sao  có  được  dịp  trợ  duyên  cho  vị  này 

đây?... 



Nói như vậy có nghĩa là chúng ta đã biết được cái phương pháp để cứu người vãng sanh 

về Tây-Phương Cực-Lạc. Xin thưa với chư vị, pháp hộ niệm là “Đại cứu tinh” cho chúng ta, 

chứ không phải là tiểu cứu tinh đâu. Xin tất cả đồng tu trân quý cái cơ hội này. 



Trước  đây  không  bao  lâu  chúng  ta  đi  hộ  niệm  cho  bác  Cam  Muội,  lúc  đó  Diệu  Âm 

không có ở đây nên mới nhờ chị Diệu Hương đứng ra đảm trách... Chúng ta nên nhớ rằng, 

đối  trước  một  bệnh nhân  khi  xả  bỏ  báo  thân  không phải  đơn giản  đâu!  Chính  vì biết  rằng 

muốn cứu một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không phải cần đến người nói hay 

đâu à! Không phải cần đến người ưa khoe tài ăn nói thao thao bất tuyệt đâu à! Mà thật sự, 

muốn  cho  họ  được  vãng  sanh  thì  đầu  tiên  là  người  bệnh  nhân  đó  phải  biết  “Tín-Nguyện-

Hạnh”. Người hộ niệm phải biết “Tín-Nguyện-Hạnh”. Nhưng người hộ niệm phải thêm một 

yếu tố này nữa mới cứu người được, đó là lòng “Chí Thành-Chí Kính” của người hộ niệm. 

Điểm này rất là quan trọng, chứ không phải là tài ăn nói hay đâu. 



Cuộc hộ niệm vãng sanh của bác Cam Muội, khi Diệu Âm về thì có nghe nhiều vị nói 

lại rằng, trong cuộc hộ niệm đó có người lại tới niệm Phật mà không chịu niệm hòa theo đại 

chúng. Đây là  một điều sơ suất hết sức đáng tiếc! Tại sao lại không chịu hòa hợp theo đại 

chúng?... Là tại vì cứ tưởng là ta ngon! Tại vì cứ tưởng là ta giỏi! Có người thấy vị đang khai 

thị đó có vẻ yếu nên la lên, rầy lên!... Những điều này thật sự hoàn toàn không đúng, không 

hợp chút nào của một người gọi là “Chí Thành-Chí Kính”. 



Xin nhớ rằng, người đứng trước bệnh nhân khai thị, không cần phải khai thị hay, nhưng 

mà  chỉ  cần  người  đó   Chân-Thành,  Chí-Thành,  Chí-Kính,  Khiêm-Nhường...  Những  đức 

tính này tự nó sẽ có hào quang tủa ra…  



 - Cảm ứng được với A-Di-Dà Phật.   

 - Cảm ứng được với chư vị Bồ-Tát.   

 - Cảm ứng được với chư vị Long-Thiên Hộ-Pháp gia trì cho người đó.   

 - Và nhờ cái lòng chân thành của họ mà cảm ứng với chư vị oan gia trái chủ.   



Chư vị cứ để ý thì biết, có nhiều người hộ niệm họ nói rất ít, nhưng do lòng chân thành 

của  họ  lại  cứu  được  người  bệnh.  Thường  thường  nên  nhớ  một  điểm  này,  hết  sức  là  quan 

trọng, là khi hộ niệm luôn luôn chúng ta chắp tay khNn cầu:  



-   Nam  Mô  A-Di-Đà  Phật.  Đệ  tử  chúng  con,  thành  tâm  cầu  nguyện,  A-Di-Đà  Phật, 

 Quán-Âm  Thế-Chí,  Chư  Đại  Bồ-Tát,  đại  từ  đại  bi,  phóng  quang  tiếp  độ  cho...  (Tên  người 

 bệnh), vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  



(Đọc từng bốn chữ một, để mọi người nhắc lại). 



Quý vị nên nhớ,  đọc  câu này  là  mình  đang  cầu  Phật phóng  quang  gia trì,  cầu chư đại 

Bồ-Tát phóng quang gia trì, cầu chư Thiên-Long Hộ-Pháp đến hộ niệm với ta. Nếu trong lúc 

hộ  niệm  ta  sơ  ý  khởi  lên  cái  tâm  cống  cao  ngã  mạn,  thì  dù  cho  người  bệnh  đó  được  vãng 

sanh, nhưng coi chừng chính người khởi tâm ngã mạn này không hưởng được một chút công 

đức nào hết!... 



Tương tự, như ở trong niệm Phật đường này chúng ta thường hay nhắc nhở với nhau, 

khi đã vào trong niệm Phật đường rồi chúng ta không được nói chuyện, chúng ta không được 

giỡn đùa trong chánh điện này… Tại vì sao vậy? Nên nhớ câu: “Tuy vô tân khách chí, diệc 

 hữu Thánh Nhân hành”. (Nghĩa là, dù lúc đó không có một người khách nào đến, nhưng coi 

chừng có những vị Thánh Nhân đang kinh hành). Luôn luôn quý vị phải nhớ điều này. Trong 

lúc đi hộ niệm, nếu sơ ý ta la rầy, ồn ào, gây náo loạn... nhiều lúc:  



 - Điểm thứ nhất, làm cho người bệnh phiền não mà mất vãng sanh.  

 - Điểm thứ hai, ta làm cho oan gia trái chủ của vị đó nỗi cơn sân nộ lên, người ta không 

 còn tha thứ nữa, làm cho người bệnh có thể bị trở ngại.  

 -  Điểm  thứ  ba,  chư  Thiên-Long  Hộ-Pháp  đang  ở  đó,  chư  vị  Bồ-Tát  nhiều  khi  đang 

 phóng quang tại đó mà mình không hay! Những lời nói sơ ý, thất kính... làm cho các vị phải 

 trợn con mắt nhìn mình, chứ không phải giỡn đâu!  



Người hộ niệm sơ suất, dù cho người bệnh có được vãng sanh đi nữa, thì chư vị Thiên-

Long Hộ-Pháp đã trừng con mắt nhìn mình rồi!... Đại họa có thể đến với mình rồi đó!... 



Ngày hôm nay mình vào trong viện dưỡng lão, chúng ta thấy được gì?... Những trường 

hợp quá ư đau lòng diễn ra trước mắt!... Người gọi là có tu cũng như không tu... tình trạng 

giống nhau!... Khi bị đưa vào trong đó rồi thì lơ lơ, láo láo!... Chỉ biết nằm đó mà chờ chết! 

Chờ chết mà không một ai biết cất lên một tiếng niệm Phật để hộ niệm cho người ta!... Thật 

không phải dễ dàng!... 



Chính vì thế, chúng ta gặp được phương pháp hộ niệm, là “Đại cứu tinh”. Nhưng thật sự 

chúng  ta  muốn  được  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  thì  xin  nhớ  cho  điểm  này:   Chí 

 Thành-Chí Kính là cái đạo nhiệm mầu. Nhất định phải nhớ cái điểm này!... 



Chư  Tổ  thường  hay  nói  câu  này:  “Ninh  động  thiên  giang  thủy,  bất  động  niệm  Phật 

 nhân”. Chư vị nên nhớ, là thường thường mình ngồi tại Niệm Phật Đường niệm Phật chưa 

chắc gì cái tâm mình thành khNn bằng lúc mình ngồi trước người bệnh nhân niệm Phật. Tại 

vì mình niệm Phật trước bệnh nhân tức là để cứu người bệnh. Trong lúc đó, mình nghĩ coi, 

luôn  luôn  có quang minh  của  Phật  đang chủ  chiếu  tại đó.  Tại  vì tâm  tâm  người niệm  Phật 

đang thành khNn, cảm  ứng chư Thiên-Long Hộ-Pháp đang hội tụ tại đó, chư vị trong pháp 

giới cũng hội tụ tại đó luôn. Người hộ niệm nhiều khi chỉ có mười  mấy người thôi, nhưng 

biết  đâu  chư  pháp  giới  chúng  sanh  nhiều  có  hàng  ngàn  người  ở  xung  quanh  mà  ta  không 

hay!... Cho nên, “Ninh động thiên giang thủy”,  nghĩa là thà rằng  mình quậy đục một ngàn 

dòng sông, tội đó vẫn còn nhẹ hơn làm động tâm đến một người đang niệm Phật. (Trong khi 

nơi hộ niệm có thể có hàng ngàn người đang niệm Phật). 



Xin thưa thẳng với chư vị, hộ niệm giống như một pháp hội chứ không phải thường đâu. 

Trong  những  pháp  hội  đó,  mình  cầu  Phật  phóng  quang  tới,  cầu  Bồ-Tát  ngự  về,  cầu  Long-

Thiên Hộ-Pháp bảo vệ. Với lòng thành kính mình cầu như vậy, các Ngài phóng quang tới, 

nhờ thế mới giúp cho một người tội chướng sâu nặng như thế này, vượt qua cái ách nạn mà 

về tới Tây-Phương Cực-Lạc, chứ đâu dễ gì một người phàm phu tục tử tội chướng sâu nặng 

này lại được vãng sanh Cực-Lạc. 



Vậy thì, khi đi hộ niệm xin chư vị phải nhớ hết sức cNn thận, hết sức chân thành, không 

được  sơ  ý.  Nhớ  cho,  chỉ lấy  lòng  thành  của  mình  ra  cầu  nguyện  mà  thôi.  Ví dụ, như  thấy 

người hướng dẫn hộ niệm đó khai thị dở!... Không sao cả. Người ta nói vấp váp!... Không 

sao cả. Chỉ cần lòng của họ thành là được. Nếu chúng ta bất cNn, sơ ý làm những điều sơ suất 

thật là tội nghiệp! Tội nghiệp cho chính mình! Nhiều khi gây ảnh hưởng xấu đến người bệnh, 

làm cho huệ mạng của họ mất đường giải thoát nữa. Thật sự là tội nghiệp!... 



Cho nên khi chúng ta biết được phương pháp “Đại Cứu Tinh” để cứu một người vãng 

sanh này, chúng ta hãy cố gắng trân quý và gìn giữ tối đa. Hãy “Hiền-Lành, Khiêm-Cung, 

Chí-Thành, Chí-Kính”, đó là đại tu phước-báu vậy. 



Mong cho chư vị cố gắng quyết lòng, quyết dạ nương theo pháp Niệm Phật và Hộ Niệm 

để cứu người vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 32) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

  

 Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên,  ba  điểm  quan  trọng  để  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc. Hôm nay chúng ta tiếp tục nói về Nhân-Duyên. 



“Nhân-Duyên”  chính là trong đời này ta gặp được câu A-Di-Đà Phật, niệm được câu A-

Di-Đà Phật và phát lòng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, trong đó phương pháp hộ niệm 

là cái mốc điểm then chốt, cụ thể để giúp cho chúng ta thực hiện cuộc hành trình đi về tới 

Tây-Phương. 



Khi đi hộ niệm, xin chư vị phải nhớ cho những điểm quan trọng mà trong những ngày 

qua chúng ta nhắc đến, đó là: “Chí-Thành, Chí-Kính, Khiêm-Cung” để cầu nguyện A-Di-

Đà Phật phóng quang tiếp độ. Trong lúc đi hộ niệm thường thường chúng ta phải cố gắng 

đoàn kết, bảo vệ, che chở cho nhau. Cố gắng gìn giữ khung cảnh hộ niệm càng trang nghiêm 

càng tốt. 



Nói theo thế gian pháp, người ta gọi là: “Thiên-Thời, Địa-Lợi, Nhân-Hòa”.  



Thiên-Thời  có  thể  mình  ví  như  A-Di-Đà  Phật  phóng  quang  tiếp  độ.  Muốn  A-Di-Đà 

Phật phóng quang tiếp độ, xin nhớ là chúng ta phải chân thành, phải cung kính. Niệm Phật 

phải niệm đều, không nên tỏ ra giận dữ, tức bực hay khó chịu vì một chút sơ ý nào của bạn 

đồng tu trong lúc hộ niệm. Có như vậy chúng ta mới gìn giữ được công đức. Và nhờ lòng 

thành chúng ta mới cảm ứng được với A-Di-Đà Phật, chư Đại Thánh-Chúng, Chư Bồ-Tát và 

chư Long-Thiên Hộ-Pháp gia trì cho chúng ta. 



Địa-Lợi  có  thể  mình  ví  như  cái  Niệm-Phật-Đường,  Đạo-Tràng,  ngôi  Chùa...  Thường 

thường ở nước ngoài thì chúng ta chỉ lập một cái Niệm-Phật-Đường rồi cùng nhau tu tập, kết 

đoàn với nhau để có những bạn đồng tu sát bên cạnh, vững vàng hộ niệm cho chúng ta là 

được. 



Tuy  nhiên  nếu  các  Tự-Viện,  các  Chùa  mà  đồng  thuận  thì  mình  cũng  sẵn  sàng  đến  để 

giúp  cho  chư  vị  ở  đó  phương  pháp  hộ  niệm,  hoặc  là  có  thể  kết  hợp  với  chư  Tăng-Ni,  chư 

Phật tử ở các Chùa để cùng hộ niệm. Việc này rất là tốt!... Muốn làm được như vậy thì chúng 

ta phải kính trọng họ, chúng ta không được quyền bỏ rơi một người nào hết. Những ban hộ 

niệm ở trong nước thì vấn đề kết hợp với các Tự-Viện, các Chùa rất là quan trọng. 



Mỗi một quốc gia có một luật lệ riêng. Ở Việt Nam chúng ta thường thường có quy định 

là không cho phép mình tự lập ra một nhóm, rồi tự kết đoàn với nhau để làm đạo, thì chúng 

ta phải biết giữ giới luật này. Giữ giới đúng nghĩa là giữ luật pháp của quốc gia. Nên ở Việt 

Nam, Diệu Âm thường khuyên các nhóm niệm Phật, các ban hộ niệm phải kết hợp chặt chẽ 

với các Tự-Viện, các Chùa và thường là mình nên gia nhập vào trong sinh hoạt của Chùa, tới 

đề  bạt  với  chư  Thầy  để  mình  trở  nên  một  nhóm  hộ  niệm  cho  một  ngôi  Chùa  đó  thì  rất  là 

vững vàng. Có được như vậy thì khi mình hoạt động không có gì gọi là trái phép cả. 



Thỉnh thoảng ở Việt Nam có những vị email qua, nói rằng bây giờ các Chùa không cho 

phép hộ niệm! Nghe như vậy, thì thường thường Diệu Âm trả lời rằng:  Các Chùa không cho 

 phép hộ niệm hay là nhiều khi chính các ban hộ niệm lại không thích tham gia với quý Thầy, 

 không chịu cộng tác với Chùa!... Đây là điều tự mình phải xét lấy!... 



Nếu một ngôi Chùa không thích hộ niệm thì chúng ta không thể nào tham gia đã đành, 

nhưng nhiều khi chính những ban hộ niệm thực tế cũng có những quyết định hơi sai lầm! 



Đầu tiên là phương pháp hộ niệm này thật ra so với sinh hoạt ở trong nước còn hơi mới 

mẻ! Vì hơi mới mẻ, cho nên chúng ta cần phải kiên nhẫn và lấy lòng chí thành ra bàn thảo 

với nhau, thì tự nhiên tất cả đều có thể giải quyết ổn thỏa... 



Có nhiều người trong các ban hộ niệm rất sơ ý, nói rằng:  Tôi đi hộ niệm không cần tới 

 Chùa làm  chi!...   Những  lời nói này  thật  sự  không  hay!  Nói  theo thế  gian pháp  là  chúng  ta 

làm việc mà bỏ đi yếu tố Địa-Lợi. Chính các ngôi Chùa là Địa-Lợi. Ở đó có sẵn không khí 

trang  nghiêm.  Ở  đó  đã  có  sẵn  Phật  tử.  Ở  đó  có  những  người  đang  tu  học  Phật...  Chỉ  cần 

chúng ta khôn khéo tới trình bày, thì chắc chắn phương pháp hộ niệm này rất dễ được chư vị 

tham gia. 



Có  điều  đáng  tiếc  là  thường  thường  những  vị  trong  ban  hộ  niệm  khi  thấy  được  con 

đường vãng sanh này rồi thì lại phát tung phát tác lên, sinh ra một vài động thái giống như 

dạng  tăng  thượng  mạn!...  Những điều này  vô  tình  có  thể  tạo  ra  sự  phân biệt  giữa Chùa  và 

Ban-Hộ-Niệm. Điều này thật sự hoàn toàn không tốt! 

Làm đạo chúng ta phải biết kết hợp, không được phân biệt. Phân biệt rất dễ lâm vào cái 

nạn mà đức Thế Tôn đã nói trong thời mạt pháp này, đó là nạn “Đấu tranh kiên cố”. Chúng 

ta  sơ  ý  tách  rời  Ban-Hộ-Niệm  riêng,  Chùa  riêng!...  Rồi  người  này  chê  người  nọ,  người  nọ 

chê người kia... Vô tình trong lúc chúng ta làm đạo mà lại cấy ra một sự chia cắt giữa pháp 

này, pháp nọ, giữa Ban-Hộ-Niệm với các ngôi Chùa. Điều này thật sự không tốt! Nhất định 

không tốt!... 



Cho nên mong chư vị cố gắng, là càng kết hợp chừng nào càng hay chừng đó. Lời ăn, 

tiếng nói, cách cư xử lúc nào cũng hết sức cNn thận. Nếu không cNn thận thì chúng ta làm 

đạo mà coi chừng tạo ra tình trạng gọi là đấu tranh kiên cố với nhau, làm cho ngôi nhà Phật 

giáo bị yếu đi. Đó là điều không hay!... 



Điểm thứ ba là “Nhân-Hòa”.  “Nhân-Hòa” chính là sự hòa hài kết hợp với nhiều người.   

Vì  phương pháp  hộ niệm  này,  thật  ra là đối với  Việt  Nam  ta còn  hơi  mới  mẻ,  chứ  đối với 

người Hoa, nhất là người Hoa trong Tịnh-Tông thì họ đã thực hiện rất lâu rồi. Từ thời Thiện-

Đạo Đại Sư đời nhà Đường đã chủ trương hộ niệm rồi. Các Tổ đều nhắc đến hộ niệm, và 

trong  truyện  ký  đã  để  lại  rất  nhiều  chuyện  người  được  hộ  niệm  vãng  sanh.  Nhưng  riêng  ở 

Việt Nam chúng ta thì vấn đề hộ niệm thật ra cũng khá mới mẻ. Vì khá mới mẻ như vậy cho 

nên bắt  buộc  chúng ta  cần phải chấp nhận  một  khoảng thời gian thử thách kiên trì, để  cho 

những người chưa biết về pháp môn Niệm Phật từ từ hiểu ra cái chân lý của pháp hộ niệm. 

Ngay như các vị Thầy, Cô cũng cần phải từ từ cho các vị nhận ra đây là Chánh Pháp... 



Thật  ra  “Pháp-Hộ-Niệm”  chính  là  “Pháp-Niệm-Phật”.  Hộ  niệm  là  hướng  dẫn  cho 

người bệnh, người lâm chung biết được: 



 - Niệm Phật như thế nào?... 

 - Vãng sanh như thế nào?... 

 - Được A-Di-Đà Phật tiếp đón như thế nào?... 

 - Trong lúc ra đi dễ bị những cạm bẫy gì?...  

 - V.v... 



Chúng ta giảng giải rất kỹ cho họ thực hiện. Hộ Niệm thực tế chính là pháp Niệm Phật 

được ứng dụng một cách cụ thể, chính xác, đúng lúc và cần thiết giúp cho người có duyên 

nắm vững để đi về Tây-Phương, chứ không có gì khác hơn. 



Làm đạo thì tốt, nhưng cư xử thiếu tế nhị thường sanh ra phiền não! Có nhiều vị sau khi 

đã hộ niệm được một số người có tướng lành vãng sanh rồi, thì thường phấn khởi quá buông 

ra  những  lời  nói  bất cNn,  cách  cư  xử hơi  thiếu  phần  khiêm  nhường!...  Từ  đó  có thể  gây  ra 

những điều bất đồng không hay!... Đây chỉ là một lời nhắc nhở chung để chúng ta rút kinh 

nghiệm, sửa chữa... 



Ví dụ cụ thể, có những vị ở Việt Nam khi đi hộ niệm đã đưa ra những quy luật như thế 

này:  Khi mà tôi đi hộ niệm, nếu gia đình liên lạc với một vị Thầy thì tôi đình chỉ. Nói ra lời 

này thật sự quá sai lầm! Chúng ta nên biết rằng là có rất nhiều vị Tăng-Ni ở Việt Nam đã ủng 

hộ chương trình hộ niệm này rất mạnh. Các Ngài rất tha thiết với pháp Hộ Niệm. Nhưng đôi 

khi cũng có những vị vì chưa thấy qua phương pháp Hộ Niệm, nên có thể ngộ nhận. Đó chỉ 

là vấn đề cá nhân!... Còn người hộ niệm vừa mới vướng phải sự thử thách này thì lại đưa ra 

luật  lệ:  “Nếu  gia  đình  mà  kêu  một  vị  Thầy  tới  là  tôi  bỏ  hộ  niệm” .  Nói  như  vậy  là  vô  tình 

mình vơ đũa cả nắm!... 



Đây tuy chỉ là lỗi cá nhân! Nhưng một cá nhân có lỗi thì phải bỏ. 



Suy cho cùng, chính mình đã làm sai trước! Trong những giờ nói chuyện sau, chúng ta 

sẽ  cố  gắng  mổ  xẻ  cho  thật  kỹ  chỗ  này,  để  các  ban  hộ  niệm,  nhất  là  ở  trong  nước,  phải  tự 

mình tìm ra những lỗi lầm của chính mình trước mà bỏ đi, để chúng ta đi con đường kết hợp 

chặt chẽ mà làm đạo với nhau, trên dưới đồng thuận mới tốt. 



 Nhất định cơ duyên này sẽ cứu độ rất nhiều người. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 33) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Người thế gian lúc nào cũng thấy “Chết”, cho nên người ta cứ nói sau khi sống là chết. 

Chúng ta biết pháp môn Niệm Phật để vãng sanh, cho nên chúng ta cố gắng không phải để 

chết mà để vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Người thế gian vì không biết vãng sanh cho nên khi nghe đến vãng sanh về Tây-phương 

Cực-Lạc  thì  không  tin.  Ta  đã  từng  thấy  người  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  rõ  ràng 

trước mắt, nên ta tin vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Người thế gian cứ bám vào cuộc sống này, sống được ngày nào sống, rồi khi chết tưởng 

là xong! Ta nói chết không xong, cho nên khi còn sống ta ráng cố gắng niệm Phật, để khi xả 

báo thân ta về Tây-Phương Cực-Lạc, không bị đọa lạc. 



Chính vì thế gian không biết được là sau khi chết họ bị đọa lạc, cho nên khi nhìn thấy 

những  hiện  tượng  đọa  lạc  của  người  thân  sau  khi  chết  họ  tỉnh  bơ,  không  sợ!  Nhưng  ta  đã 

thấy được vãng sanh về Tây-Phương, xin chư vị quyết lòng trân quý cơ hội này để khi mình 

bỏ báo thân, nhất định đừng đi theo con đường đọa lạc khổ đau. 



 Nói về Thiện-căn, Phước-đức, Nhân-duyên,  thì đây chính là một nhân-duyên mà trong 

vô lượng kiếp qua nay mình mới gặp được. Hãy cố gắng gìn giữ, hãy trân quý đừng để luống 

qua. Khi sơ ý để luống qua rồi thì chịu-thua, không ai có thể cứu mình trong những cảnh khổ 

mà  mình  phải  chịu  hàng  triệu  năm  như  vậy,  không  phải  giỡn  đâu!...  Nghe  đến  những  thời 

gian này mình phải sợ đến rợn tóc gáy! 



Khi có cái cơ duyên quý báu này, mà chúng ta sơ ý không chịu gìn giữ, thì sau một vài 

năm, một vài chục năm nữa việc vãng sanh có thể cũng sẽ lãng quên trong lòng người và sẽ 

trở lại cái thời kỳ:  Sống thì bám víu, chết thì đọa lạc! ... Chứ chúng sanh không còn thấy con 

đường siêu thoát được nữa. 



Hộ  niệm  là  một  “Đại  Nhân-Duyên”  và  cũng  là  một  “Đại  Cứu  Tinh”  cho  hàng  phàm 

phu tục tử như chúng ta. Mong chư vị trong ban hộ niệm, người biết cách hộ niệm hãy cố 

gắng gìn giữ. 



Như  hôm  qua  mình đã  nói  qua,  vì  chúng  sanh  không quen thuộc  với  con đường vãng 

sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  nên  khi  nghe  đến  danh  từ  này  họ  có  cái  cảm  nghĩ  khá  mỉa 

mai!  Họ  có  cái  niệm  nghi  ngờ!  Người  đời  nhiều  khi  cho  rằng  đó  là  chuyện  phiêu  phỏng! 

Chúng  sanh đã  như vậy  rồi,  mà  chúng  ta  lại không  cố gắng  gìn giữ nữa,  thì cơ  duyên  cứu 

chúng  sanh  cũng  sẽ  phiêu  phỏng  giống  như  hoa  Ưu-đàm  ba  ngàn  năm  nở  một  lần,  nở  vài 

ngày rồi tàn. Rất là uổng! 



Trong  ngày  hôm  qua  mình  nhắc  đến  chuyện  hộ  niệm  cần  đến:   Thiên-thời,  Địa-Lợi, 

 Nhân-hòa. Thật ra là mình đang dùng danh từ của thế gian ra để mà nói cho dễ nhớ mà thôi:  



 “Thiên-thời”  có thể mình so sánh với A-Di-Đà-Phật phóng quang tiếp độ. 



 “Địa-lợi”   là  cố  gắng  kết  hợp  với  các  đạo  tràng,  các  tự  viện  để  mình  được  cái  chỗ  tu 

hành. Như chúng ta ở đây có cái Niệm Phật Đường, như vậy là đủ rồi. 



“Nhân-hòa” là kết hợp với nhiều người. Đừng tạo ra những sự chống đối, khích bác lẫn 

nhau  làm  cho  phương  pháp  hộ  niệm  bị  trở  ngại,  ảnh  hưởng  xấu  đến  cơ  duyên  cứu  người 

vãng sanh! 



Hôm nay chúng ta đi sâu một chút xíu nữa, mỗi quốc gia có một thể chế, mỗi quốc gia 

có một quy luật riêng. Nhất định muốn cho sự hộ niệm được bền vững ta không nên lập dị, 

không nên quá cứng nhắc, mà phải thủ pháp theo đúng quy luật địa phương. 



Ví  dụ  như  mình  nói  về  “Thiên-thời”,  thì  cũng  có  thể  mình  nghĩ  cần  phải  được  hợp 

pháp, hợp lệ thì chúng ta cứu người mới tốt, không bị trở ngại. Có nhiều ban hộ niệm có vẻ 

hơi bất cNn, thiếu tế nhị trong chuyện này. Ví dụ như nhà nước nói rằng, vấn đề tôn giáo phải 

có sự kết hợp chặt chẽ với ban tôn giáo. Có nhiều ban hộ niệm nói rằng không cần, thì Diệu 

Âm  thường  thường  khuyên  rằng:  Cần!...  Phải  cần!...  Tại  vì  mình  làm  đạo  mà  được  chính 

quyền hỗ trợ, được các cấp hữu trách ủng hộ, thì việc làm đạo của mình mới tốt hơn, không 

bị trở ngại. Vì thế, khi hộ niệm chúng ta cũng cần các vị chính quyền đồng thuận mới là điều 

tốt. 



Về mặt “Địa-lợi” thì thường thường những Niệm Phật-Đường hay những ban hộ niệm 

mà không tuân theo sự điều hành của các tự viện, không chịu liên hệ với những ngôi chùa, 

thường thường sau một thời gian cũng gặp trở ngại. Đây cũng là điều không tốt!... Hơn nữa 

có nhiều người trong ban hộ niệm hay nói những lời có tính chất hơi cực đoan! Điều này thật 

không hay!... 



Mình nên hiểu rõ rệt rằng, lâu nay phương pháp hộ niệm đúng như lý, như pháp của chư 

Tổ để lại, không phải đã được phổ biến rộng rãi ở Việt Nam, bây giờ chúng ta áp dụng chắc 

chắn cũng cần phải có một thời gian thử thách! Trong thời gian khởi đầu này những người 

hộ niệm, nếu thật sự có lòng Chí Thành-Chí Kính, cũng phải biết uyển chuyển, biết tâm lý, 

phải kiên nhẫn, phải thành tâm giảng giải, đem kinh của Phật ra ấn chứng, chỉ vẽ... thì mới 

mong có nhiều người đồng thuận được. 



Chính  vì  thế,  trong  giai  đoạn  này  Diệu  Âm  thấy  rằng,  muốn  hộ  niệm  cho  một  người 

bệnh thì tốt nhất là chúng ta cần phải khuyên giải gia đình trước. Không nên vì lòng từ bi mà 

lăn xả vào trong gia đình người ta để hộ niệm được. Điều này không được tốt lắm đâu! Vì 

thực tế cái tâm của chúng ta thì tốt, nhưng mà vì quá nôn nóng cứu người, nên có thể nó gây 

ra sự bức xúc đối với những người trong gia đình, trong làng xóm. Vì thật sự là chính những 

vị đó chưa hiểu được việc vãng sanh, nên họ có đầy nghi ngờ và nhiều khi có người cho rằng 

đây  là  những  chuyện  dị  đoan  mê  tín  nữa  là  khác.  Những  trở  ngại  này  nhiều  khi  làm  cho 

chính thành viên của ban hộ niệm cũng xuống tinh thần luôn. 



Cho nên, điều tốt nhất là chúng ta cần phải đợi cơ duyên chín mùi. Nói đơn giản nhất là 

khi mà gia đình của người bệnh đồng ý thỉnh mời mới được. Họ phải thành tâm thỉnh mời thì 

chúng ta mới đến. Khi đến, chúng ta cũng đừng vội vã hộ niệm liền, mà trước tiên nên gặp 

gia đình, con cái... giảng giải cho họ rõ ràng cái quy luật của hộ niệm, chỉ vẽ cho họ cách 

chăm sóc bệnh nhân, chỉ cho họ cái hướng để trợ duyên cho người bệnh tin tưởng, tha thiết 

phát  nguyện  vãng  sanh.  Cần  phải  khuyên  nhắc  gia  đình,  bắt  gia  đình  phải  thành  tâm  niệm 

Phật để hộ niệm cho người bệnh. Có được như vậy thì chúng ta mới có thể cứu được người 

bệnh và tránh được những phiền não sau đó. 



Thì trong cái quy định cho việc hộ niệm, hôm qua chúng ta có đưa ra những người vì 

quá cực đoan nên đã đặt ra những điều kiện không thích hợp lắm! Ví dụ như nói:  



 - Nếu đã mời tôi hộ niệm thì không được mời một người nào khác, không được mời các 

 Thầy, không được mời các Sư Cô, không được mời chùa tới, nếu mà mời tới thì tôi đình chỉ... 



Xin  chư  vị  hộ niệm  chú  ý, nhất định  những lời  nói  này  phải hủy  bỏ.  Chúng ta đưa  ra 

những  quy  định  như  vậy  sẽ  gây  ra  xáo  trộn!  Không  tốt!  Có  nhiều  vị  hộ  niệm  sơ  ý  đã  nói 

những lời thiếu tế nhị, từ đó bị đánh giá là cực đoan! Vì lời nói bất cNn mà bị đánh giá là gây 

chia rẽ giữa tăng và tục, giữa người tại gia và xuất gia. Nếu mà chúng ta cứ sơ ý làm những 

điều này, dù phương pháp hộ niệm cứu người có vi diệu tới đâu đi nữa, thì cái cơ duyên này 

cũng sẽ mạt đi, tận đi, mất đi một cách nhanh chóng!…  



Mong  chư  vị  hộ  niệm,  nhất  là  chư  vị  ở  trong  nước,  những  người  nào  lỡ  có  sơ  ý  về 

chuyện này hãy mau mau thay đổi, đừng để công cuộc hộ niệm vãng sanh bị ảnh hưởng, thua 

thiệt! Như vậy chúng ta cũng bị giảm đi rất nhiều công đức trong công cuộc cứu người... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 34) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch Sư Cô! 

Cùng chư vị đại chúng! 



Chúng ta đang nói về  Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên.  Trong mấy ngày hôm nay 

chúng ta chuyển qua nói về “Nhân-Duyên”. Cái nhân duyên thù thắng nhất của chúng ta là 

niệm Phật cầu vãng sanh. 



Trong  chuyện  niệm  Phật  này,  thì  hộ  niệm  là  đại  Nhân-Duyên,  là  Đại-Cứu-Tinh  đối  với 

người phàm phu tục tử. Phàm phu tục tử thì tội chướng sâu nặng, trí tuệ thì mỏng manh, nếu 

không nhờ pháp hộ niệm thì dù có niệm Phật cũng khó có thể thoát qua những ách nạn trong 

những ngày cuối cùng…  



Cho  nên  mong  chư  vị  cố  gắng  làm  sao  gìn  giữ,  phổ  biến  cho  rộng  rãi  cái  Nhân-Duyên 

này. Nhờ vậy mà chúng ta mới cứu được nhiều người, và kết quả là sau cùng ta cũng được 

người đến giúp ta an toàn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Ví dụ như trong những ngày gần đây chư vị đồng tu ở Melburne cũng cố gắng đi hộ niệm 

cho một vị. Ban hộ niệm thì rất thành tâm, đã hộ niệm 24/24 suốt mấy tuần qua. Nhưng cơ 

duyên của vị này cũng không được hợp, gia đình nghe lời bàn tán bên ngoài sao đó mà mất 

cả niềm tin, nên quyết định không cần hộ niệm nữa!... Mình thấy rõ ràng một khi không cần 

hộ niệm nữa, thì dù cho người bệnh đó trước đây có niệm Phật đi nữa thì sau cùng cũng khó 

có thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được!... 



Trong mấy ngày gần đây chúng ta cũng nhận được cái thơ trên internet. Trong cái thơ đó 

người  viết  cũng  đã  khai  rõ  là  một  vị  đó  còn  biết  pháp  niệm  Phật,  cũng  niệm  Phật  tinh  tấn 

lắm, nhưng cũng có cái mộng ước là muốn cho nhất tâm bất loạn, cho nên đóng cửa tự tinh 

tấn một mình. Thật ra Diệu Âm cũng có mấy lần khuyên giải vị này rằng phải cố gắng kết 

hợp  tu  với  đại  chúng.  Diệu  Âm  biết  ở  chỗ  đó  có  ban  hộ  niệm.  Thế  mà  vị  đó  cũng  không 

màng gì đến chuyện hộ niệm, cứ lo tu cho chứng đắc. Đến bây giờ thì chính vị đó đã mới nói 

một câu: “Bây giờ thì tôi phải trả một giá quá đắc về vấn đề đóng cửa tự tu!... ”. 



Cho nên mình thấy cái nhân duyên để mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc chính là 

pháp niệm Phật. Nhưng mà niệm Phật để cho “Nhất tâm bất loạn”, tự mình sáng suốt theo A-

Di-Đà Phật về Tây-Phương thật ra cũng không phải dễ! Nói chung tại vì nghiệp chướng quá 

nhiều, oan gia trái chủ quá nhiều!... Tâm cơ chúng ta quá yếu, nhiều khi khởi móng một cái 

niệm sơ ý cũng có thể đưa đến trở ngại! Cho nên dù pháp hộ niệm quý giá vô cùng, ấy thế 

chúng  ta  cũng  phải  nhớ  rằng,  trong  nhân  gian  hiện  giờ  chuyện  vãng  sanh  về  Tây-Phương 

Cực-Lạc thật sự là quá mới mẻ đối với những người không biết Phật pháp. Mà cũng xin thưa 

thật là cũng hơi mới mẻ đối với những người có tu hành như chúng ta nữa là khác! 



Ở các chùa, tự viện... có nơi thì có khuyến tấn vãng sanh, có nhắc nhở chuyện vãng sanh. 

Nhưng cũng có nhiều nơi không phổ biến sâu rộng đạo lý vãng sanh về Tây-Phương, thành 

ra ở đó danh từ vãng sanh về Tây-Phương giống như một chuyện huyền thoại, có người cho 

là “Quyền Thuyết” để khuyến tấn người tu, chứ chính nhiều người cũng không tin. (Quyền 

Thuyết là thuyết phương tiện dẫn dụ cho người tin theo mà tu hành chứ không có thật). 



Diệu Âm xin kể ra đây một câu chuyện có thật ở Việt Nam. Một ban hộ niệm đó hộ niệm 

cho một vị giáo viên cấp hai đã bị ung thư. Vị giáo viên này trong lúc đang chờ chết thì cũng 

có cái cơ duyên gặp qua Diệu Âm tới khuyên giải. Vị này cũng đã phát tâm quyết lòng niệm 

Phật cầu về Tây-Phương. Người mẹ của chị cũng quyết lòng tha thiết giúp cho người con của 

mình được vãng sanh nên mời ban hộ niệm đến hộ niệm. Hộ niệm đâu được hai tuần thì vị 

đó đã ra đi trong tiếng niệm Phật của ban hộ niệm. 



Nhưng khi đó lại có một chuyện đã xảy ra hết sức bất ngờ! Gia đình có quen một Tịnh-Xá 

ở gần đó, nên khi mới chết bốn tiếng thì hai vị Sư ở trong Tịnh-Xá hay được tới thăm. Khi 

tới thấy các vị đồng tu đang niệm Phật, thì hai vị Sư đó mới la rầy họ, bảo rằng không nên 

niệm Phật. Sự việc này làm cho các vị trong ban hộ niệm rất là bức xúc, có nhiều người buồn 

tức  đành  phải  khóc!...  Tại  vì  công  phu  khá  khổ  sở  của  họ  đã  hộ  niệm  hai  tuần  qua,  và  sự 

chuyển biến rất là tốt đẹp, công cuộc sắp hoàn thành, mà bây giờ đây bị trở ngại! Nhưng họ 

không biết làm sao hơn, nên cũng đành phải ra về!... 



Hai  vị  Sư  đó  mới  tụng  kinh  cầu  siêu  khoảng  chừng  một  tiếng  đồng  hồ,  rồi  báo  với  gia 

đình là hãy lo việc tNn liệm... 



Nhưng cũng hay là khi hai vị đó đi rồi thì gia đình mới báo tin cho ban hộ niệm. Ban hộ 

niệm thấy tình cảnh tội nghiệp nên quay trở lại tiếp tục niệm Phật trợ niệm. Niệm Phật tất cả 

được mười chín tiếng đồng hồ, thì hiện tượng để lại cũng bất khả tư nghì, thân tướng mềm 

mại, tươi tốt. Khi thấy được hiện tượng vi diệu bất khả tư nghì đó, niềm tin của người mẹ 

mới tăng lên vững vàng. 



Tuy nhiên sự việc trở ngại xảy ra đã đưa đến một hậu quả khá tiêu cực, là có những vị 

đồng tu trong ban hộ niệm vì quá bức xúc, vì quá thương hại, nên mới nói rằng: “Từ nay đi 

 tới hộ niệm ở chỗ nào mà có các Thầy tới thì tôi bỏ  không hộ niệm nữa".. . Hì hì!…  



Khi Diệu Âm nghe tới chuyện này thì có khuyên các vị đó rằng, không nên nói như vậy. 

Cái gì cũng có cái giới hạn của nó, mình không nên nói chung chung như vậy mà thành ra có 

lỗi. Biết chừng đâu sau mười mấy tiếng đồng hồ mà thân thể của người chết đẹp như vậy, có 

thể làm cho các vị đó ngộ ra con đường niệm Phật hộ niệm vãng sanh chăng?... Mà giả sử 

như những vị đó không đồng thuận với ban hộ niệm, thì đây chẳng qua là việc cá nhân của 

các vị đó, chứ cớ gì mình phải nói: “Từ rày về sau gặp một Thầy nào tới thì tôi bỏ hộ niệm”. 

Không được nói những lời lỗ mãng mà thất lễ!... Khi gặp những trường hợp như vậy, chúng 

ta phải cố gắng bình tĩnh, sáng suốt một chút. 



Người ngoài không  tin vào pháp niệm  Phật hộ niệm  vãng  sanh,  bây  giờ  có trách họ  thì 

trách cũng không được, tại vì lâu nay khó có ai nghe qua được một lời pháp nào, hay một lời 

giảng nào về hộ niệm vãng sanh, thì bây giờ họ không tin là đúng. Còn các Tự-Viện nhiều 

khi bận bịu trong các pháp tu, có những pháp tu không cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, 

khi gặp mình đang niệm Phật để cầu nguyện cho người bệnh vãng sanh, thì chắc chắn người 

ta không đồng ý là chuyện đương nhiên. Chúng ta nên biết rằng chỉ có những người tu Tịnh-

Độ mới niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ, chứ còn như các vị khác, thí dụ như các vị trong 

giới khất sĩ người ta Thiền, mục đích của họ là phá nghiệp để chứng chơn, đắc thánh quả A-

La-Hán, vượt qua tam giới. Họ đâu có cầu về Tây-Phương, nên khi thấy mình niệm Phật họ 

la  rầy  là  chuyện  bình  thường.  Chính  vì  vậy  khi  gặp  những  trường  hợp  tương  tự,  chúng  ta 

phải hết sức sáng suốt, chứ không thể nào vơ đũa cả nắm được! 



Thật ra thì các vị Thầy đó cũng hơi sơ ý! Chứ nếu thấy các vị Phật tử đang niệm Phật hộ 

niệm như vậy thì nên khen đi: “Ồ!... Các vị thành tâm lắm! Thôi bây giờ các vị ngưng một 

 chút để cho tôi tụng kinh cầu siêu. Khi cầu siêu xong rồi tôi sẽ hợp tác với chư vị để cùng 

 niệm Phật”. Nói như vậy thì tự nhiên sẽ hòa giải với nhau. Các vị đồng tu thì tôn kính mình, 

không có nói những lời sơ suất. Còn các Thầy cũng tránh được những cú sốc làm bức xúc 

đến các vị đồng tu. 



Cho nên thường khi gặp những trường hợp như vậy chúng ta phải cố gắng bình tĩnh mới 

được.  Tâm  Bồ-Đề  của  chúng  ta  là  cứu  người  vãng  sanh,  thì  những  thử  thách  như  thế  này 

chưa  phải  là  hết  đâu!  Mà  chúng  ta  phải  nhớ  rằng,  càng  thử  thách  chừng  nào  thì  tâm  mình 

càng  vững  chừng  đó.  Có  như  vậy  thì  mới  làm  đạo  được  và  sau  cùng  chúng  ta  mới  được 

phước phần có người khác vững tâm tới hộ niệm cho mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 35) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch sư cô cùng đại chúng! 



Hồi  nãy  Kim  Ngọc  thâu  lại  mấy  tờ  giấy  cầu  siêu  để  ghi  tên  thêm  một  người  đang  ở 

trong tiết mục cầu an lên cầu siêu. Cứ một lần ghi thêm một người tự nhiên mình thấy sự vô 

thường  đến  trước  mắt!  Biết  vô  thường  như  vậy,  mà  chúng  ta  không  lo  trước,  thì  khi  vô 

thường đến mình cũng đành chịu hNm hiu, cũng chịu đau đớn như bao nhiêu người khác, chứ 

không dễ gì mà giải thoát đâu!... 



Chúng ta đang nói về cái cơ duyên niệm Phật, thật sự là một đại may mắn cho những 

người căn cơ phàm phu. Tuy nhiên thì xin nhớ cho niệm Phật để vãng sanh cũng không phải 

đơn giản lắm đâu!... Vì thật sự những người mà hổm nay chúng ta cầu siêu, họ cũng niệm 

Phật  đó  nhưng  mà  hình  như  họ  cũng  không  vãng  sanh.  Ông  bà  cha  mẹ  quyến  thuộc  của 

chúng ta trong nhiều đời nhiều kiếp và trong đời này cũng vậy, họ cũng có tu đó!... Cũng có 

niệm Phật đó!... Nhưng mà sau cùng cũng không được vãng sanh!… Không phải dễ đâu!... 



Ấy thế mà… Trước khi nói tiếp thì Diệu Âm xin đọc một cái thông báo nhỏ vừa mới 

gửi vào ngày 11 tháng 11 năm 2011. Cái thông báo như thế này:  

  

 Con xin kính báo một tin ạ! Ca trợ niệm đầu tiên đã thành công rồi ạ! Sau chín ngày 

 niệm Phật, ba giờ chiều cụ mở mắt một lát rồi nhẹ nhàng ra đi và chúng con niệm Phật thêm 

 mười bốn giờ nữa, là năm giờ sáng hôm sau. Hồi hộp mở mền ra coi, mặt bà cụ mỉm cười 

 còn toàn thân thì mềm mại, đỉnh đầu còn nóng như đang thổi hơi nóng ra vậy. Chúng con 

 mừng quá trời khóc lên vì vui sướng. Cuối cùng thì bà cụ đã được về với Phật. Con cảm ơn 

 sư phụ Giác Nhàn và chú Diệu Âm Úc Châu đã khích lệ và cho chúng con những lời khuyên 

 chánh pháp.  

 Lan Phương.  



Trong cái thư này có cảm ơn sư phụ Giác Nhàn thì chắc có lẽ là đúng, thầy Giác Nhàn 

thì ở sát bên, còn chú Diệu Âm thì ở xa quá mắc mớ gì phải cảm ơn… Hì hì… Thì đây là tin 

vãng sanh mà cô này lần đầu tiên hộ niệm và cái ca đầu tiên của cô cũng thành công. Niệm 

Phật sau mười bốn tiếng đồng hồ mà thân thể mềm mại tươi hồng, đỉnh đầu lại có hơi ấm. 

Đây thật sự là bất khả tư nghì!... 



Kính bạch sư cô cùng chư vị! Mấy ngày nay mình nghe nói thoại tướng mềm, đỉnh đầu 

ấm, da dẻ hồng hào đẹp, nghe thường quá, nhưng mà xin thưa thật không phải thường chút 

xíu nào hết! Khó vô cùng! Khó kinh khủng lắm không phải dễ đâu! Chẳng tin bây giờ chúng 

ta cứ làm cuộc điều tra thì biết, có thể nói rằng, trong một triệu người ra đi, tìm thử coi bao 

nhiêu người được thoại tướng như vậy? Nhiều khi chưa có một người, hai người đâu à. Khó 

lắm chứ không có dễ đâu! Ấy thế mà cô này chỉ biết phương pháp hộ niệm, rồi về áp dụng 

thẳng vô cho bà cụ này luôn. “Ca đầu tiên đã được thành công rồi ạ!...” Như vậy, rõ rệt là 

phương pháp hộ niệm chính là “Đại cứu tinh” cho người phàm phu chúng ta. 



Những người có tu hành mà lơ là chuyện hộ niệm, chưa chắc gì có phước báu bằng như 

bà cụ này đâu à. Trong lúc còn sinh tiền, còn nói giỏi, chúng ta có thể lý luận, chúng ta có 

thể nói những đạo lý cao siêu!... Nhưng coi chừng nếu lơ là đến phương pháp hộ niệm thì 

sau cùng ngày ra đi chưa chắc gì có được thoại tướng này đâu. Những hiện tượng xảy ra đã 

chứng minh rõ rệt như vậy. 



Cho nên khi biết được cái phương pháp hộ niệm này, Diệu Âm cứ thầm mong sao cái 

phương pháp này phổ biến càng sâu rộng chừng nào càng lợi ích chừng đó. Muốn phổ biến 

sâu rộng thì những người niệm Phật phải ngày đêm lo cái chuyện hộ niệm trước đi, nghiên 

cứu để nắm cho vững chuyện hộ niệm trước đi. Đó là tất cả cái vốn liếng của mình rồi đó. 

Nếu giả sử sau này mình bận bịu làm ăn, mình bị kẹt chỗ này chỗ nọ, mình niệm Phật có yếu 

một chút... thì mình cũng khỏi bị lỗ vốn. Tại vì cái vốn ví như cái gốc cây. Cái gốc vững rồi, 

dù lá cành có eo sèo một chút, nhưng sau cùng cành lá hoa quả cũng nở ra. Nếu chúng ta cứ 

lo cành, lo lá, lo hoa, lo những thứ thNm mỹ bên ngoài, mà quên cái gốc, thì coi chừng cái 

gốc bị thối. Cái gốc thối thì hỏng tất cả! Cái vốn để mình vãng sanh chính là Phương Pháp 

Hộ Niệm đó. Tuyệt vời!... Bất khả tư nghì!... 



Mình  cứ  tưởng  tượng  thử  coi,  bà  cụ  này  không  phải  là  niệm  Phật  tốt  đâu.  Nhưng  mà 

nhờ người biết hộ niệm nhắc nhở ở sát bên cạnh thầm thì với bà cụ, trải chiếu nằm với bà cụ, 

niệm Phật với bà cụ, ấy thế mà sau cùng bà ra đi tốt như vậy đó. 



Ở tại bên Tây Úc, một chị đó suốt cả cuộc đời theo gia đình tới nhà thờ, không có biết 

niệm  Phật  đâu!...  Ấy  thế  mà  chỉ  cần  phương  pháp  hộ  niệm,  các  vị  hộ  niệm  đó  tới  năn  nỉ: 

“Chị ơi! Cách hộ niệm hay lắm! Tuyệt vời lắm! Chị quyết lòng tin tưởng nhé”.  Họ khuyến 

tấn  làm  cho  chị  đó  tin  tưởng.  Họ  hướng  dẫn  chị  phát  nguyện  vãng  sanh .  “Chị  hãy  phát 

 nguyện ngay hôm nay đi, tin tưởng ngay hôm nay đi, bắt đầu khởi tâm ngay hôm nay đừng 

 để tới ngày mai nhé”... Chị đó đã nghe theo. Giả sử nếu chị đó mà chập chờn, còn hẹn nay 

hẹn mai, còn tính chuyện này chuyện nọ... thì nhất định chị này không thể nào vãng sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc đâu. 



Dựa vào kinh nghiệm này mà ta biết được tại sao có người tu hành mà không được vãng 

sanh?... Là tại vì họ “Chờ để coi” trong đó!...Tại vì họ còn muốn  “Để ngày mai” trong đó!... 

Tại vì họ muốn “Sắp xếp chuyện này chuyện nọ”... 



Tại sao chỉ cần lưỡng lự như vậy mà lại mất phần vãng sanh? Thật ra:  

  

 - Tại vì niềm tin chưa đủ…  

 - Tại vì lòng không tha thiết vãng sanh…  

 - Tại vì không muốn niệm Phật chứ không có gì cả!...  



Hoãn binh!… Hoãn binh để chờ đọa lạc!…  



Chính  vì  vậy  nếu  chúng  ta  không  sốt  sắn,  không  khuyến  tấn,  không  nhắc  nhở  đến 

chuyện hộ niệm, coi chừng một người tu ba bốn chục năm nhưng cũng chưa chắc gì bảo đảm 

được vãng sanh! Tại vì họ vẫn còn chờ trong đó! Tại vì họ nghĩ còn có cái gì khác hay hơn 

trong đó! Họ chưa tin vững vàng. 



Diệu Âm xin kể lại một câu chuyện ở Việt Nam, nghe đến mình mới thấy một khi phát 

tâm  Bồ-Đề  ra,  thường  thường  có  những  chướng  ngại  đeo  theo  bên  cạnh.  Nếu  sơ  ý  chính 

mình nhiều khi cũng bị phiền não, cũng bị phân tâm. 



Có một vị kia đi nói khắp nơi rằng:  Những người chết rồi, đã liệm trong quan tài, kêu 

 người tới hộ niệm thì được vãng sanh.  Họ nói, chính những người hộ niệm đã tuyên bố như 

 vậy. Và, người đó đã đánh giá rằng, những người hộ niệm đã làm những chuyện sai chánh 

 pháp!...   



Câu  chuyện  này  đã  tung  ra  như  vậy.  Thật  ra  người  nào  tuyên  bố  rằng,  người  đã  chết 

liệm trong hòm rồi, tới hộ niệm cũng được vãng sanh, là những lời nói quá đáng! Những lời 

này thật là sơ ý! Nghiên cứu rất kỹ về hộ niệm, chúng ta biết rằng không dễ gì một người đã 

chết rồi, đã liệm trong quan tài mà đến niệm Phật thì được vãng sanh đâu!…  



Nhưng người đã tung cái tin này ra để bài bác pháp hộ niệm cũng quá sơ ý! Thật ra nếu 

có thì đây chỉ là lỗi cá nhân của một người nào đó mà thôi! Một cá nhân nông nổi nào đó nói 

ra, chứ không phải tất cả những người hộ niệm đều nói như vậy... 



Cho nên khi có một nguồn tin nào đó đưa ra, chúng ta cần phải sáng suốt nhận thức cho 

vững vàng. Niệm Phật đường chúng ta chủ trương hộ niệm, thì ngay tại trước bảng kia chúng 

ta đã để một thông cáo rất rõ ràng. Hộ niệm là phải biết “Tín-Nguyện-Hạnh”. Người được 

hộ niệm muốn được vãng sanh cần phải phát niềm tin ngay bây giờ đây. 



Những người niệm Phật hai-ba chục năm, mười năm, hai-ba năm, hai-ba tháng... không 

cần biết! Chỉ biết người nào khi gặp câu A-Di-Đà Phật đã phát tin chưa? Nếu chưa phát lòng 

tin, thì hai-ba chục năm niệm Phật đó chẳng có ích lợi gì đâu!... 



Ngài Trung-Phong quốc sư nói rằng, nếu không phát nguyện vãng sanh, lòng tin yếu ớt 

dù cho công hạnh sâu dày đến đâu nữa cũng trở nên hư thiết!... Cho nên nếu mình khoe:  À!... 

 Tôi niệm Phật hai-ba chục năm, tôi niệm Phật bốn-năm chục năm rồi, nhất định tôi phải hơn 

 một người mới tới niệm Phật hai-ba ngày.  Tự mãn như vậy là không phải!... Không phải!... 

Phải  dựa  vào  niềm  tin  vững  vàng.  Niềm  tin  của  mình  chưa  vững,  thì  mình  sẽ  thua  những 

người mới niệm! Chắc chắn!... Vì bà cụ này tôi biết, không phải bà cụ niệm Phật nhiều đâu, 

nhưng khi gặp được những đứa cháu khuyên nhắc, bà liền lập tức quyết tâm ngày đêm niệm 

Phật.  Tín-Nguyện-Hạnh  đầy  đủ.  Còn  người  không  tin  thì  thường  thường  chao  đảo,  thường 

thường tung ra những tin xấu làm cho pháp hộ niệm bị ảnh hưởng. 



Ví  dụ,  trở  lại  chuyện  một  người  nói  rằng,  người  chết  rồi  bỏ  trong  hòm  kêu  họ  tới hộ 

niệm thì được vãng sanh. Thật ra đây là lời sơ ý của một cá nhân nào đó thôi, chứ không phải 

tất cả những người hộ niệm đều sơ ý như vậy. Nhưng người dựa vào đó mà tung tin rằng, 

những người hộ niệm này làm những chuyện sai lầm, những người hộ niệm làm sai chánh 

pháp... Nói vậy cũng không đúng!... Căn cứ vào cá nhân mà cho là đoàn thể. Điều này không 

đúng. Không hợp chút xíu nào cả! 



Cho nên mong chư vị hiểu rằng phương pháp hộ niệm thật sự là đại cứu tinh. Tại vì nó 

gói ghém một cách  cụ thể, chính xác, cần thiết, đúng lúc, hợp thời, hợp cơ giúp cho một 

người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Trong khi đó nói niệm Phật một cách tổng quát 

quá thì khó đi vào chi tiết. Chính vì thế, Diệu Âm thường hay nói rằng cố gắng phát triển, 

giao lưu phương pháp hộ niệm chính là cụ thể giúp cho người niệm Phật vãng sanh về Tây-

Phương. 



Nguyện mong chư vị phát tâm vững vàng, cùng nhau hộ niệm để cứu người vãng sanh. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 36) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch sư Cô cùng chư vị đồng tu! 



Trong kinh Phật Thuyết A-Di-Đà, Phật có nói: “Bất dĩ thiểu thiện-căn phước-đức nhân-

 duyên đắc sanh bỉ quốc”. Có nghĩa là không thể nào dùng một chút thiện-căn, ít phước-đức 

và nhân-duyên yếu ớt mà có thể sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được. Câu này nhắc nhở cho 

chúng ta biết là về Tây-Phương Cực-Lạc quý vô cùng, không phải đơn giản đâu!... 



Ấy  thế  mà  đang  ngồi  đây  niệm  Phật,  chúng  ta  lại  có  cái  niềm  hy  vọng  tràn  trề  được 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Xin chư vị phải trân quý cơ hội này, nhất định không 

thể để luống qua. Vì một khi sơ ý để luống qua rồi thì ân hận ngàn đời vạn kiếp, sau ngàn đời 

vạn kiếp đó chưa chắc gì ta gặp được cơ duyên tương tự để mà vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc. 



Tu hành là nhắm tới chỗ giải thoát thành đạo. Nếu không nhắm tới chỗ giải thoát thành 

đạo thì tất cả những công hạnh tu hành của chúng ta đang niệm Phật tại đây trở nên vô ích! 

Ngài Trung-Phong nói là không còn giá trị gì nữa. Đây là nội dung ngày hôm qua chúng ta 

đã nói qua. 



Hôm nay trước khi nói tiếp Diệu Âm xin đọc một cái tin vui vui:  



 “Ban  Hộ  Niệm  Hoa  Sen  chùa  Thanh  Hà thành phố  Đà  Nẵng vừa hộ niệm  vãng sanh 

 cho  Phật  tử  Lê  Đình  Sỉm,  vãng  sanh  ngày  30/10/2011.  Sau  mười  hai  tiếng  đồng  hồ  thoại 

 tướng: Chân tay mềm mại, sắc diện hồng hào, tướng hảo và ấm ở đỉnh đầu. Đạo Tràng chùa 

 An-Lạc  Quảng  Trị  cùng  tham  gia  hộ  niệm  với  chúng  tôi.  Gia  đình  và  mọi  người  vô  cùng 

 hoan hỷ phát nguyện cả gia đình ăn chay bốn mươi chín ngày và tất cả con gà, con heo... 

 đang nuôi đều không bán, không giết thịt, nuôi cho đến chết. Thật là một tin vui mừng.  

 Nếu không có sự quyết tâm vượt hàng ngàn cây số để về quê hương khuyên người niệm 

 Phật của Sư Huynh. Không biết đến giờ này chúng em sẽ ra sao? Xin ngàn lần, triệu lần tri 

 ân Sư Huynh và Sư Tỷ, người hộ pháp vô danh. Xin nguyện hy sinh cả cuộc đời này để tri ân 

 công đức của đức Thế-Tôn, chư Tổ, pháp sư Tịnh-Không, cư sĩ Diệu Âm để giúp người lâm 

 chung vãng sanh Cực-Lạc.  

 Kính thư".  



Đây là những tin mà thường xuyên Diệu Âm gặp được trên internet. Trong cái dịp nói 

chuyện này xin đọc ra để mà tạo nguồn tin, tín tâm vững vàng cho chúng ta trên con đường 

tu học. Trong lá thư này hình như có những điểm nhắc nhở khá sắc bén. 



Thứ nhất là về “Cấm sát sanh”. Một gia đình khi thấy một người vãng sanh họ ngộ ra 

và phát tâm là tất cả những con vật, con gà, con heo... đang nuôi trong nhà không bán, tại vì 

bán thì người ta giết thịt, không ăn thịt, quyết lòng nuôi cho đến chết luôn rồi hộ niệm cho nó 

vãng sanh. Hay vô cùng!... 



Một cái nhắc nhở thứ hai, ở đây là câu “Hàng ngàn cây số cách xa... ”. Hình như lời 

nói  này  cũng  có  một  sự  nhắc  nhở  khá  sâu.  Hôm  nay  chúng  ta  có  thể  xoáy  vào  cái  chuyện 

này. Ở Việt Nam người ta cách xa Hòa Thượng hàng ngàn cây số, hàng vạn dặm đường, ấy 

thế mà khi nghe lời pháp của ngài, lời nhắc nhở niệm Phật vãng sanh họ lại vãng sanh. Từng 

ngày, từng tuần, từng tháng đều có người vãng sanh khắp nơi. Xin thành thật, giờ phút này 

mà đọc những cái thơ tương tự như vầy thì không cách nào có thể đọc hết. Ấy thế chúng ta 

đang ở tại đây rất gần Hòa Thượng, có thể chúng ta có cái cơ duyên gặp được Ngài, nhưng 

coi chừng gặp được Ngài chưa chắc gì ta sẽ được vãng sanh… Chưa chắc!... 



Tại  sao  vậy?...  Tại  vì  ở  xa  mà  người  ta thành tâm,  kính  cNn, y  giáo  phụng  hành. Còn 

chúng ta ở gần mà không chịu y giáo phụng hành, không chịu thành tâm, không chịu kính 

cNn, không chịu quyết lòng nghe lời Phật dạy, không nghe lời Ngài dạy… Thì coi chừng khi 

ta chết đi ta vẫn bị đọa lạc như thường. 



Cho nên tất cả đều do duyên. Duyên chính là chỗ:  

  

 - Người nào “Thành tâm” người đó được duyên.   

 - Người nào “Kính c1n” người đó được duyên.   

 - Người nào “Y giáo phụng hành” người đó được duyên.  



Ví dụ như người ở xa hồi giờ người ta không biết, khi biết rồi họ quyết lòng tin tưởng, 

quyết  lòng  niệm  Phật,  ngày  đêm  nguyện  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc,  thì  dù  ở  xa 

nhưng  người  ta  được  vãng  sanh.  Ta  ở  gần  nhưng  ta  không  chịu  kính  cNn,  ta  không  muốn 

vãng sanh về  Tây-Phương Cực-Lạc,  ta hững hờ với  chuyện nguyện  vãng sanh,  ta hững hờ 

với lời niệm Nam Mô A-Di-Đà Phật... thì coi chừng khi ra đi, chưa chắc gì ta có được phước 

phần vãng sanh. Có nghĩa là ta không có duyên!…  



Chính vì thế mà ở tại đây chúng ta thường xuyên nhắc nhở đến pháp “Hộ Niệm”. Tại 

sao? Tại vì chính Hòa Thượng Tịnh-Không nhắc lên nhắc xuống không biết bao nhiêu lần, 

vấn đề quan trọng nhất của những người phàm phu tội chướng sâu nặng như chúng ta là “Hộ 

Niệm”. 

  

 - Nếu không biết hộ niệm…  

 - Nếu ỷ y hộ niệm…  

 - Nếu khinh thường hộ niệm…  

 - Nếu coi lướt qua sự hộ niệm…  

 - Nếu chỉ biết qua rồi gấp đó không thèm nghiên cứu đến!...  



Thì coi chừng khi chúng ta nằm xuống không ai có thể hộ niệm cho chúng ta được! 



Xin thưa trong những ngày qua chúng ta đã nêu lên rõ rệt những người có biết qua hộ 

niệm, nhưng sau cùng rồi ứng dụng cho chính những người trong gia đình mình không đúng 

cách! Hộ niệm sai lầm, làm cho người trong gia đình mình mất phần vãng sanh. 



Những người nghe đến pháp hộ niệm mà không chịu để ý, không chịu nghiên cứu, thì 

sau cùng chính ta nằm xuống coi chừng người ta đến hộ niệm cho mình không được! Tại sao 

vậy?...  Tại  vì  không  chịu  y  giáo  phụng  hành.  Hòa  Thượng  dạy  muốn  vãng  sanh  về  Tây-

Phương thì hãy buông xả, ta không chịu buông xả. Không chịu buông xả cái gì?... 

  

 - Ngũ dục lục trần, tham-sân-si-mạn không chịu buông xả…  

 - Cạnh tranh, ganh tỵ không chịu buông xả…  

 - Tự tư, tự lợi không chịu buông xả…  



Nói  thẳng  ra,  đơn  giản  nhất,  con  người  của  chúng  ta  sao  mà  những  thứ  tham-sân-si-

mạn... vẫn còn nhiều quá nhiều. Người ở xa, hồi trước người ta cũng tham-sân-si-mạn, cống 

cao ngã mạn đủ thứ, nhưng khi nghe Hòa Thượng giảng, giật mình tỉnh ngộ quyết lòng chắp 

tay lại, cúi đầu xuống thành tâm sám hối không dám nói một lời… Nhờ thế mà họ lại được 

vãng  sanh!...  Còn  mình  ở  đây  niệm  Phật  hàng  ngày,  có  cơ  duyên  gặp  được  Hòa  Thượng 

Tịnh-Không, nhưng coi chừng sự cống cao ngã mạn hình như nó theo song song bên cạnh 

đường công phu tu tập, nên sau cùng bị đại nạn!... 



Đừng  bao  giờ  nghĩ  rằng  gần  Hòa  Thượng  mà  chúng  ta  dễ  vãng  sanh.  Cái  điều  quan 

trọng không phải ở gần hay không gần, mà chính là ta có ứng dụng lời pháp của Ngài hay 

không, ta có chịu y giáo phụng hành hay không?... 



Ngài dạy tham-sân-si-mạn phải bỏ… Chúng ta ăn thịt vẫn cứ thèm thịt, sát sanh vẫn cứ 

sát sanh, sân giận vẫn cứ tiếp tục sân giận, cống cao ngã mạn còn lớn hơn thiên hạ!... 



Ngài dạy muốn được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc điểm quan trọng là “Khiêm-

 Cung,  Chí-Thành,  Chí-Kính”.  Ta  thấy  người  ta  làm  sai  một  chút…  Ghét  bỏ!  Nói  lên  nói 

xuống!... Nhất định bây giờ có gặp Hòa Thượng hàng ngày đi nữa chúng ta cũng không được 

vãng sanh…  



Hòa Thượng Ngài dạy muốn vãng sanh về Tây-Phương thì phải xả: 



 - Một là vật-chất phải xả. Tức là không được chiếm giữ bất cứ một cái gì hết. Thoải mái 

 một chút. 

 - Hai là nhân-sự phải xả. Có nghĩa là ta không được ép buộc bất cứ một người nào hết, 

 ta không được cạnh tranh với bất cứ người nào hết, ta không thể nào thấy người ta làm khác 

 với mình thì tìm cách chống đối... Thế mà ta cứ việc tật đố, cứ việc chấp chước... thì nhất 

 định ta bị trở ngại!...  



Xin  thưa  với  chư  vị,  con  đường  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  nhất  định  không 

phải là ở những lý đạo cao siêu vi diệu đâu, mà ở ngay cái chỗ chân thành, thật thà, hiền lành 

niệm câu A-Di-Đà Phật. Mạnh dạn buông xả đi, Hòa Thượng thường dạy: “Lão thật niệm 

 Phật". Thành tâm chân thành mà niệm Phật, cứ vậy mà đi. Kết hợp với nhau. Để chi?... Để 

cho một người tội chướng sâu nặng này, được quyền cỡi qua cái nghiệp chướng, được quyền 

đi trên cái nghiệp chướng…  

  

 - Bằng cái nguyện lực tha thiết!...   

 - Bằng cái sức niệm câu A-Di-Đà Phật chí thành!...   

 - Bằng cái tinh thần khiêm cung, thành kính cầu nguyện Ngài tiếp độ vãng sanh!...  



Chúng ta gói cái nghiệp lại đi về Tây-Phương. Về Tây-Phương ta thành đạo…  



Cho nên công cuộc hộ niệm cho người vãng sanh chính là đại cứu tinh cho tất cả chúng 

ta  để  một  đời  này  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc.  Xin  chư  vị  hiểu  cho,  đây  là  những 

pháp tu hành vô cùng là căn bản, vô cùng là hiền hòa, vô cùng là thấp thỏm... ấy thế mà ta 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc bất khả tư nghì, giống như anh Lê Đình Sỉm. Thật sự là 

một người Phật tử không có gì là cao siêu, không có lý huyền, không có đàm diệu... Ấy thế 

mà được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Hôm qua ta có một người vãng sanh, bữa nay ta đưa thêm một triệu chứng vãng sanh 

nữa thì chư vị mới thấy rõ rệt… ta niệm Phật như thế này nhất định được vãng sanh. Chỉ sợ 


rằng  ta  sơ  ý  không  chịu  “Y  giáo  phụng  hành”,  tưởng  rằng  vãng  sanh  Tây-Phương  là  dễ! 

Không phải dễ đâu!... 

  

 Mong chư vị phải bám lấy chặt cơ hội này để nhất định ta về Tây-Phương ta thành 

 đạo Vô-Thượng…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Đàm 37)  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch Sư Cô! 



Hôm nay Diệu Âm xin tiếp tục nói về Thiện-Căn, Phước Đức, Nhân-Duyên. 



Xin thưa với Sư Cô cùng chư vị! Nói gì nói, thì làm sao chính mình sau khi xả bỏ báo 

thân phải được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc cho được. Nếu sơ ý chỉ cần lọt lại trong 

lục đạo luân hồi, thì chúng ta sẽ gặp rất nhiều khó khăn và có thể là không biết đến kiếp nào 

mình mới có cơ hội niệm được câu A-Di-Đà Phật để vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Hơn  nữa,  khi  chúng  ta  niệm  được  câu  A-Di-Đà  Phật  rồi,  nhưng  sơ  ý  không  có  người 

biết hộ niệm ở bên cạnh trợ duyên tích cực cho ta khi xả bỏ báo thân, thì cũng chưa chắc gì 

ta được vãng sanh…  



Khi  biết  được  hộ  niệm  rồi  chưa  xong.  Ta  còn  phải  nghiên  cứu  cho  thật  kỹ,  thật  vững 

vàng để áp dụng chính xác thì mới có phần vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Chứ không 

phải cứ nói hộ niệm là tới niệm niệm mấy câu Phật hiệu là được vãng sanh đâu!... 



Ngày hôm qua mình đã đưa ra những cái mẫu chứng minh điển hình vừa mới đây thôi. 

Một người thì gửi thơ tới báo cáo là hộ niệm cho một bà cụ vãng sanh, sau mười bốn tiếng 

đồng hồ thì thấy thoại tướng tốt bất khả tư nghì. Một người nữa thì báo cáo là sau mười hai 

tiếng đồng hồ thoại tướng cũng bất khả tư nghì, thấy vậy gia đình đó đã phát tâm nguyện rất 

lớn. Bên cạnh đó cũng có một người cũng được hộ niệm trải qua hai tháng ròng rã, nhưng 

đến ngày chót thì bị trở ngại!... Sau đó ra đi mất phần vãng sanh. 



Chính vì vậy mới thấy rằng hộ niệm là tối quan trọng. Xin đừng nên khinh thường. Bên 

cạnh đó, chúng ta lại nhận thêm một tin khác nữa, từ bên Canada một vị điện thoại qua nói 

chuyện, vừa mừng, vừa vui, mà vừa khóc tức tưởi!... Họ cho biết rằng, hồi giờ họ cũng đi hộ 

niệm. Nhưng mà khi nghe đến đĩa này, tức là đĩa MP3 “Hộ Niệm là một Pháp Tu”, chính 

chúng ta đã tọa đàm tại đây, được người gởi tặng cho vị đó. Khi nghe xong đĩa đó, thì vị này 

mới ngỡ ngàng là thật sự từ trước tới giờ đã hộ niệm sai!... Đã lấy cách hộ táng mà tưởng là 

hộ niệm. Đã lấy việc đưa đám chết mà tưởng là hộ niệm! Họ đã lầm tưởng vãng sanh tức là 

chết! 



Khi vị đó biết được chuyện này thì ngỡ ngàng, mừng quá và hứa là nhất định phải cải tổ 

lại phương pháp hộ niệm cho đúng đắn chứ không thể nào lầm lạc được nữa. Cô ta cũng nói 

thêm một câu mà khi nghe đến mình cũng cảm thấy đau lòng! Cô nói: “Thật đáng tiếc! Nếu 

 tôi nghe được cái đĩa này cách đây hai tháng thì tôi có thể cứu được người thân rồi.. .”, vì 

cách đó hai tháng, người thân, không biết là người thân gì của cô đã ra đi. Cô cũng hộ niệm 

đủ cách! Nhưng bây giờ mới biết ra là hộ táng, là hậu sự, là tới tụng kinh xong rồi tNm liệm 

người chết... mà cứ cho là hộ niệm! 



Chính vì vậy mới biết cái phương pháp hộ niệm thật sự vô cùng quý giá. Một người biết 

được pháp hộ niệm có thể cứu người vãng sanh. Một người không biết pháp hộ niệm thì mơ 

hồ! Rõ ràng, cũng có tu hành, cũng quyết lòng niệm Phật... Ví dụ như cả gia đình của cô đó 

đều có niệm Phật, nhưng trong suốt một thời gian khá lâu trong quá khứ đến giờ này chưa 

chứng nhận được một người nào được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc! 



Thấy đó, khi đã gặp được phương pháp Hộ Niệm xin chư vị đừng nên lơ là. Nếu lơ là, coi 

chừng chính ta bị sơ suất:  

  

 - Đi hộ niệm mà biến thành đi hậu sự…  

 - Đi hộ niệm mà biến thành đi hộ táng…  

 - Đi hộ niệm mà lại biến thành tắm rửa người chết, thay áo thay quần, xong để vô trong 

 quan tài, rồi tụng kinh... Ấy vậy mà gọi là hộ niệm!…  



Cũng nhắc lại một câu chuyện rất thân thuộc với chúng ta, là có người đã biết qua hộ 

niệm, nhưng lại không chịu nghiên cứu kỹ, để đến khi chính một người thân nhất trong gia 

đình của mình bị bệnh… Rồi tự mình đứng ra hộ niệm, nhưng lại ứng dụng sai. Chỉ cần sai 

một  chút thì  người  thân  mất  vãng  sanh!...  Cái  sai  đó  chắc  mấy  tọa  đàm  trước  mình  có nói 

qua. Sự sơ ý này chính là cưỡng bức người bệnh, làm cho người bệnh phiền não! Phiền não 

vì  không  biết  cách  chiều  người  bệnh.  Hẳn  nhiên,  có  những  điều  mình  không  chiều  được, 

nhưng  có  những  điều  cần  chiều  mình  bắt  buộc  phải  chiều  người  bệnh,  đó  mới  là  đúng 

phương  pháp  hộ  niệm.  Còn  ở  đây  không  chiều  chuộng  người  bệnh,  mà  lại  bắt  người  bệnh 

phải chiều theo ý của người hộ niệm một cách quá đáng! 



Khi hiểu được những chuyện này, chúng ta nêu ra đây để làm kinh nghiệm. Chư vị thấy 

rằng,  muốn  vãng  sanh  về  Tây-Phương  phải  nghiên  cứu  pháp  hộ  niệm  cho  thật  kỹ.  Nếu 

nghiên cứu qua loa, nhất định khi hộ niệm sẽ bị sơ hở! Sơ hở nhiều lắm!... 



Ví dụ như người bệnh khi đã tắt hơi rồi, mình tới hộ niệm, niệm Phật cho người đó, thì 

trong  pháp  hộ  niệm  có  nói,  phải  cố  gắng  dời  cái  ghế  cách  xa  cái  giường  người  bệnh  một 

chút,  cỡ  chừng  một  thước  rưỡi,  hai  thước,  rồi  ngồi  nghiêm  trang  niệm  Phật,  đừng  nên  rục 

rịch. Để chi?... Tại vì trong những lúc này là thời điểm rất quan trọng đối với thần thức của 

người đó. Có những người hộ niệm  mà sơ ý kéo ghế sột-soạt sột-soạt, đi qua đi lại... Điều 

này nhất định không tốt! Làm vậy có thể ảnh hưởng xấu đến chuyện vãng sanh của người ra 

đi. Có nhiều người quá sơ ý, cầm cái ghế liệng bên này liệng bên kia. Nhiều người cầm chiếc 

ghế đưa ngang qua cái thân người chết. Những điều này vô cùng tối kỵ!... 



Khi  đi  hộ  niệm  thì  chư  vị  bên  này  cần  nhìn  bên  kia,  chư  vị  bên  kia  quan  sát  lại  bên 

này... Nếu thấy trên đầu kèo có một con mèo đứng nhìn xuống, thì mình phải mau mau tìm 

cách đuổi con mèo đó đi. Nếu thấy có con chó đang đi lảng-vảng lảng-vảng bên cạnh, mình 

phải  nói  với  người  nhà  tìm  cách  đuổi  con  chó  ra.  Người  hộ  niệm  tới  nhà  người  bệnh,  nếu 

thấy có nuôi những con vật này, tốt nhất là phải cảnh cáo người nhà liền. Một là phải nhốt 

chúng lại, hai là đuổi nó ra đừng có để đến gần. Lý do, vì trong lúc mình đang niệm Phật, 

con chó có thể bất ngờ vồ chụp hoặc nhảy qua xác người chết. Vấn đề này có thể sẽ làm trở 

ngại rất lớn đến chuyện vãng sanh của người chết!... 



Cầm  một  cái  ghế,  cầm  một  cái  khăn,  hay  bất  cứ  vật  gì  chuyển  qua  trên  cái  xác  của 

người chết thật là điều không tốt! Một là bất kính với người đã ra đi, hai là có thể ảnh hưởng 

không tốt đến thần thức của họ!... 



Ví dụ khác như  mình cảm thấy nóng quá, cần mở  máy quạt, nhưng phải chú ý không 

được  quạt  thẳng  vào  thân  người  chết.  Xin  quý  vị  nhớ  thật  kỹ  điều  này.  Không  được  quạt 

thẳng  vào  thân  người  chết.  Nếu  quạt  thẳng  vào  xác  họ,  sẽ  làm  trở  ngại  cho  họ  rất  nhiều. 

Những chuyện này tuy nhỏ nhặt từng chút, từng chút… Nhưng chúng ta cũng phải cố gắng 

lưu tâm, chớ khinh thường phạm đến. 



Xin kể ở đây một câu chuyện nho nhỏ xảy ra tại Sài-Gòn vào năm 2006. Có một người 

kia đã chết rồi, đã được liệm trong quan tài, quan tài có kính, đã qua một hai ngày rồi để chờ 

một người con ở nước ngoài về rồi mới chôn cất. Trong thời gian đó thì con cái ồn ào quá! 

Họ không tuân giữ sự trang nghiêm! Họ cãi cọ với nhau về mai táng và những chuyện khác 

nữa  (Không  tiện  nói  ra)!..  Sự  việc  này  đã  làm  cho  cái  xác  của  người  chết  đó  ói  máu  ra!... 

Cảnh tượng khá dễ sợ!…  



Cho nên, xin chư vị phải chú ý, đừng nên sơ ý gây ồn náo. Niệm Phật hộ niệm âm thanh 

phải đều nhau. Đừng nên đi qua đi lại nhiều quá... Giả sử như trong ban hộ niệm có người 

đang  niệm  không  đều,  hoặc  không  hòa  với  âm  thanh  của  đại  chúng,  tốt  nhất  là  mình  nhẹ 

nhàng kêu trưởng ban hộ niệm ra ngoài bàn thảo lại, nhắc nhở cho người trưởng ban để tìm 

cách thay đổi giọng niệm. Thay đổi âm giọng dễ lắm, nhưng phải báo cho người trưởng ban 

biết. Nếu quả đúng là tiếng niệm Phật nhão quá, chậm quá, buồn quá hay sao đó... thì người 

trưởng ban có thể đánh một tiếng khánh để tất cả mọi người ngừng lại. Khi ngừng lại rồi, thì 

người trưởng ban lợi dụng cơ hội này nên có lời khai thị ngắn cho người chết đó trước. Khai 

thị xong thì bắt lại giọng niệm khác cho chuNn xác hơn. (Trường hợp này rất cần máy niệm 

Phật để làm chuNn). Xử sự như vậy mới đúng pháp hộ niệm. 



Ví dụ thấy mọi người đang niệm nhè nhẹ nhè nhẹ! Yếu quá! Xin đừng sơ suất tự mình 

phát tiếng niệm lớn, niệm ào ào lên... Làm như vậy thật sự là sai pháp hộ niệm, dễ gây phiền 

não đến người ra đi, làm trở ngại đường vãng sanh của họ. Xin chư vị phải chú ý. 



Có  những  trường  hợp  người  ra  đi  với  thoại  tướng  rất  tốt,  mắt  nhắm,  miệng  ngậm... 

nhưng khi chúng ta gây nên một sự ồn náo, tạo ra phiền não hoặc làm kinh động đến thần 

thức, nhiều khi người chết mở mắt ra mà ta không hay! Thật sự đã từng xảy ra chuyện này, 

chứ không phải là đơn giản đâu! Chư vị cần lưu tâm. 



Hiểu được những chuyện này xin chư vị cố gắng giữ trang nghiêm. Nhất định cần phải 

nghiên cứu cho thật nhiều về pháp hộ niệm. 



Vì thời gian ngắn quá, nên chúng ta không cách nào nói nhiều được. Nhưng điểm chính 

mong chư vị hiểu cho, là phải cố gắng giữ gìn  trật tự, trang nghiêm và kính cn.  Luôn luôn 

phải kính cNn để công cuộc cứu người được trọn vẹn!... 





Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 38) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch Sư Cô cùng đại chúng! 



Hôm nay Diệu Âm xin giới thiệu một người khách quý từ bên Mỹ qua. Đó là cậu Tư 

của Diệu Âm. Hai cậu cháu đã thất lạc với nhau trên sáu mươi năm, nay mới được gặp lại… 

Mà một điều rất hay là gặp nhau trong buổi cộng tu. Cậu vì muốn niệm Phật nên từ nửa vòng 

trái đất đã bay qua đây. 



Chúng ta đang nói về “Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên”, thì thật sự đây cũng là 

một  nhân-duyên  rất  lớn  cho  cậu  của  Diệu  Âm.  Nếu  nương  theo  cái  nhân-duyên  này  cậu 

quyết lòng niệm Phật, thì một báo thân này nữa thôi ở trong lục đạo luân hồi, báo thân tiếp 

theo  là  “Thanh  Hư  Chi  Thân,  Vô  Cực  Chi  Thể,  Kim  Cang  Bất  Hoại”  trên  cõi  Tây-

Phương, chứ không còn là thân phàm phu tục tử vô thường trong cảnh ngũ trược ác thế này 

nữa. 



Tất  cả  đều  do  duyên!…  Nếu  chúng  ta  quyết  lòng  nhận  cái  duyên  này  để  đi  về  Tây-

Phương Cực-Lạc, thì chắc chắn Phật không bao giờ để chúng ta chịu đau khổ tiếp nữa đâu… 

Trong  tọa  đàm  “Thiện-Căn,  Phước-Đức,  Nhân-Duyên”  này,  đến  nay  thì  cũng  đã  gần  viên 

mãn, nếu chư vị có những câu hỏi gì, thì nên viết ra để chúng ta cố gắng mổ xẻ sâu hơn về 

phương pháp hộ niệm cứu người vãng sanh. 



Trong mấy ngày qua chúng ta nói rất nhiều về nhân-duyên, thì hôm nay Diệu Âm xin 

nói  qua  phước-đức,  rồi  nếu  như  những  ngày  sau  mà  không  có  câu  hỏi  gì  nữa,  thì  mình  sẽ 

chuyển lên thiện-căn. Cứ thế mình tiếp tục xoay vần ba điểm này. 

  

 Phước-Đức,  thì  trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ  Phật  nói:  “Phước-Đức  Nhân-Thiên, 

Phước-Đức Nhị-Thừa, Phước-Đức Đại-Thừa”. 

 

Phước-Đức Nhân-Thiên gồm có: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 không sát sanh, tu mười điều thiện”. 



Ví dụ như hôm kia, mình có đọc một cái tin rằng có một vị khi có thân nhân vãng sanh 

xong đã phát tâm nguyện không giết, không ăn thịt, tất cả những con vật đang nuôi trong nhà 

như heo, gà, vịt... mà tiếp tục nuôi cho đến khi chúng chết. Khi chúng chết rồi thì cũng phát 

tâm hộ niệm cho chúng vãng sanh! Đây chính là làm cái phước-báu nhân-thiên. 

 

Phước-Báu Nhị-Thừa là: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi” (Có 

ba điều). 

 

Phước-Báu  Đại-Thừa  là:  “Phát  Bồ-Đề  tâm,  thâm  tín  nhân  quả,  đọc  tụng  đại  thừa, 

 khuyến tấn hành giả”. 



Trong  phước-báu  nhân-thiên  điểm  quan  trọng  là  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu”.  Phước-đức 

này  nếu  mà  khai  triển  ra  thì  nhiều  khi  bao  trùm  pháp  giới.  Hòa  Thượng  Tịnh-Không  nói 

rằng, đạo Phật suy cho cùng là trả tròn đạo hiếu.... Cho nên chuyện này không phải là tầm 

thường. Thật ra chính Diệu Âm cũng bắt đầu đi vào đạo Phật bằng cách dựa câu này mà đi. 



Khi biết được pháp môn  Niệm  Phật  quá vi diệu,  thấy  cha  mẹ  mình tu hành nhưng  cứ 

tìm con đường phước-báu nhân-thiên mà đi, không biết gì về niệm Phật vãng sanh hết, cho 

nên  Diệu  Âm  thấy  bức  xúc  trong  người,  muốn  cứu  mà  không  biết  làm  sao.  Đến  khi  nghe 

Phật nói đến ba cái phước này, thì Diệu Âm đã lấy cái phước đầu tiên là “Hiếu dưỡng phụ 

mẫu” và cái phước cuối cùng là “Khuyến tấn hành giả” để đi. 



Nhưng thành thật mà nói là cũng không dám đi, tại vì cứ nghĩ mình còn non kém không 

thể nào mở lời ra khuyên cha mẹ được. Nhưng khi đọc đến lời khai thị của ngài Ấn-Quang 

thì thật sự đã giật mình tỉnh ngộ! 



Ngài Ấn-Quang đã nói như thế này:  

  

 “Ta đã biết con đường niệm Phật vãng sanh thoát vòng sanh tử, thì nỡ nào lại để cho 

 cha mẹ, anh em, bà con quyến thuộc của mình tiếp tục chìm trong bể khổ sông mê. Khuyên 

 Người  Niệm  Phật  cầu  về  Tây-Phương  là  giúp  cho  một  phàm  phu  thành  bậc  Chánh-Giác, 

 công  đức  này  vô  lượng  vô  biên.  Nếu  đem  công  đức  đó  hồi  hướng  về  Tây-Phương  thì  đạo 

 nghiệp tự nhiên thành”.   



Chính lời khai thị này làm ngọn đuốc soi đường và Diệu Âm quyết lòng giúp cho cha 

mẹ vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 



Mình thấy rõ rệt, nếu muốn trả tròn đạo hiếu mà không biết đạo giải thoát thì càng trả 

chữ  hiếu  của  thế  gian  bao  nhiêu,  coi  chừng  càng  làm  cho  cha  mẹ  mình  bị  đọa  lạc  bấy 

nhiêu!... 



Vì  xin  thưa  thật,  trước  đây  Diệu  Âm  cũng  nghĩ  rằng,  trả  hiếu  có  nghĩa  là  gởi  tiền  về 

khuyên cha mẹ mua gà, mua vịt, mua cá, mua thịt... để ăn cho khỏe. Nhiều khi mình còn xúi 

cha mẹ mình giết gà, giết vịt để ăn thịt nữa… Rồi cũng vì báo hiếu cho nên mỗi lần giỗ kỵ, 

nhiều khi ông già của Diệu Âm đã giết heo, giết gà đem cúng ông bà và đãi khách. Cứ tưởng 

vậy là hiếu! Nhưng càng trả chữ hiếu theo kiểu này chừng nào, thì vô tình khiến cho ông bà 

cha mẹ mình càng đọa lạc chừng đó!…  



Chính vì thế, là một người con xin hãy cố gắng trả tròn chữ hiếu. Nếu chúng ta là mẹ là 

cha, thì cũng phải đáp cho tròn cái lòng hiếu thảo của con cái. Nếu chúng ta không đáp tròn 

thì coi chừng chúng ta cũng bị lỗi, vì đời này chúng là con, nhưng biết đâu đời trước chúng 

lại là cha là mẹ của mình. Nói như vậy có nghĩa là, con thì trả tròn chữ hiếu, cha cũng phải 

ráng mà khuyên con niệm Phật. Trên khuyên dưới, dưới khuyên trên đó là trả tròn chữ hiếu 

vậy. 



Có nhiều người làm cha mẹ, đúng ra tới cái tuổi gần đất xa trời thì nên phát tâm niệm 

Phật tu hành, đàng này không chịu phát tâm niệm Phật mà lại còn cản trở con cái niệm Phật. 

Thật quá sai lầm! Hàng con cái cũng có nhiều cách báo hiếu sai lầm, cứ nuông chiều cha mẹ, 

giúp cha mẹ thỏa mãn một cái gì đó trong nhân gian, tưởng như vậy là tròn đạo hiếu. Không 

ngờ  thỏa  mãn  chuyện  nhân  gian  coi  chừng  xa  lìa  đường  đạo,  đưa  cha  mẹ  mình  xuống  địa 

ngục! Cho nên đối với con đường giải thoát xin chư vị  phải vững, phải cứng, phải thẳng thì 

một là chính ta có đường giải thoát, hai là mới giúp hồi đầu được những người làm con, hồi 

đầu được những người làm cha, làm mẹ... 



Xin thưa với chư vị, muốn cứu cha mẹ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không phải 

dễ đâu! Khó lắm đó!... Nếu mà chúng ta không phát cái tâm nguyện ra trước thì chắc chắn 

không thể nào cứu cha mẹ mình được đâu. Những kinh nghiệm này Diệu Âm lấy chính bản 

thân mình ra để mà nói. 



Ví dụ như khi Diệu Âm bắt đầu viết những lá thư “Khuyên Người Niệm Phật”, thật ra 

là khuyên cha mẹ niệm Phật chứ không phải là “Khuyên Người Niệm Phật”, nhưng khi có 

duyên người ta lại phát tâm ấn tống những tập thư đó ra, chẳng lẽ mình nói là “Khuyên Cha 

Niệm Phật” sao? Nghe không được thuận! Nên mới chuyển thành là “Khuyên Người Niệm 

Phật”. 



Khi  bắt  đầu  làm  công  chuyện  này,  thì  bao  nhiêu  thử  thách  đến  dồn  dập.  Nếu  mình 

không có cái tâm nguyện vững vàng, thì không bao giờ mình có thể làm được. 



Ví dụ cụ thể, như đối diện với cha, mình nói:  “Cha ơi! Cha niệm Phật đi”… Vừa mới 

mở một câu nói như vậy, thì thường khi cha mình nổi giận lên liền! Trợn mắt lên liền! Quát 

tháo lên liền: “Mày là con mà dạy đời cha hả? Ta tu trong lúc mày chưa có trong trứng nước 

 nữa... Mày đã bị ma nhập rồi, đã theo tà ma ngoại đạo rồi, có biết ta tu tới nay là sáu mươi 

 mấy năm, trên cái tuổi đời của mày, mà sao còn dám dạy đời!”…  



Xin thưa với chư vị, nếu mình muốn cứu cha mẹ mà không chuNn bị đối diện với những 

thử thách này thì thường thường bị thất bại! 



Cho  nên khi  chúng  ta  nói  rằng về  khuyên  mẹ  niệm  Phật  đi, về  khuyên  cha niệm  Phật 

đi... đừng tưởng là một năm hai năm, một tháng hai tháng tới khuyên vài câu là xong đâu. 

Xin thưa, muốn thật sự khuyên thì mình phải theo dõi cho kỹ. Nhiều khi người cha hứa niệm 

Phật, nhưng thật ra không có niệm Phật đâu ạ!... Niệm chơi chơi trong đó!... Niệm giỡn giỡn 

trong đó!... Không để ý thì rốt cuộc rồi cứu cũng không được đâu. 



Diệu Âm khi nghĩ đến chuyện cha mẹ chết rồi phải chịu đọa lạc, nhiều lần viết một lá 

thư  mà  phải  quỳ  trước  bàn  thờ  rơi  nước  mắt  nguyện  cầu  xin  Phật  gia  trì.  Phải  phát  tâm 

nguyện tha thiết như vậy thì khi bắt điện thoại lên nói chuyện với cha, nói chuyện với mẹ, bị 

mẹ mình la, bị cha mình rầy nhưng mình không dám bỏ. (Vì phát nguyện rồi mà bỏ thì mình 

sợ rằng có tội với Phật, nên phải quyết lòng làm). 



Nếu nói bằng điện thoại không được thì phải viết thư. Không viết thư được phải thì nhờ 

đến người này nhờ đến người nọ... Nghĩa là làm đủ cách. Có vậy sau cùng may ra mới có thể 

cứu được một người hồi tâm tỉnh ngộ niệm Phật. 



Khi ta cứu được cha mẹ hiện tiền của mình niệm Phật, thì coi như mình cứu được cha 

mẹ trong vô lượng kiếp. Khi người cha của mình nghe lời mình niệm Phật, thì người cha của 

mình hình như cũng trả tròn cái đạo hiếu trong vô lượng kiếp của cha mình nữa. Thật sự như 

vậy. Trong kinh Phật có nói: “Một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì ngày vãng 

 sanh đó ông bà, cha mẹ thân thuộc của họ tự nhiên thoát được tam ác đạo”.   



Cái  giá  trị  của  vãng  sanh  bất khả tư  nghì!  Không phải  là đơn  giản!...  Có nhiều  người 

nghĩ đến tai ương họa hại, chết chóc nhiều quá, nên lăn xả vào việc cứu tai nạn… Điều này 

rất tốt, chúng ta phải cố gắng làm. Nhưng làm gì thì làm, chính ta phải có cái phước phần 

vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc mới được. Làm gì thì làm, chính ta cũng nên cố gắng cứu 

những người sát bên ta vãng sanh được về Tây-Phương Cực-Lạc, đó mới là những sự chứng 

minh  cụ  thể  rằng  pháp  niệm  Phật  vi  diệu…  làm  cho  nhiều  người  thấy  pháp  niệm  Phật  vi 

diệu,  pháp  Hộ  Niệm  vãng  sanh  về  Tây-Phương  vi  diệu  như  vậy  họ  mới  phát  tâm  ra  niệm 

Phật vãng sanh. 



Cứu một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc công đức vô lượng vô biên. Mình 

cứu người đó vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc mình hưởng công đức vô lượng vô biên, 

chính  người  đó  cũng  hưởng  công  đức  vô  lượng  vô  biên  và  chúng  sanh  vô  lượng  vô  biên 

trong khắp pháp giới cũng dựa theo đó mà hưởng lợi ích. 



Chính vì thế, mong chư vị hiểu điều này, phước-báu nhân-thiên đối với pháp môn Niệm 

Phật là một trợ hạnh tích cực giúp cho chúng ta về Tây-Phương. Trợ hạnh này rất gần với 

người phàm phu tục tử như chúng ta. Đem tất cả phước-báu này hồi hướng về Tây-Phương 

Tịnh-Độ, ta “Niệm Phật vãng sanh”… 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 39) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong kinh A-Di-Đà, Phật dạy:  Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên đầy đủ sanh về 

Tây-Phương  Cực-Lạc.  Nếu  ba  điểm  này  yếu  thì  khó  có  thể  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc. 

Nhưng nhiều khi chúng ta đã có đủ thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên, nhưng sơ ý cũng có 

thể mất phần vãng sanh. Đây cũng là điều đáng tiếc!... 



 Làm sao biết mình có đủ Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên? ...  



Trong Kinh Vô Lượng Thọ Phật có nói một câu này:  “Vãng tích nhược bất tu phước 

 huệ. Ư thử chánh pháp bất năng văn” . Nghĩa là nếu trong quá khứ chúng ta không tu đủ 

“Phước”,  đủ  “Huệ”,  thì  trong  cơ  duyên  này  dù  gặp  phải  chánh  pháp,  tức  là  câu  A-Di-Đà 

Phật, chúng ta cũng không có thể nào nghe cho được… “Văn” là nghe! Thật ra, “Văn” là đại 

diện cho “Văn-Tư-Tu”, là người tu trì pháp môn Niệm Phật. 



Ta đang kết tụ lại đây hàng đêm niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc, 

chứng  tỏ  ta  có  “Văn-Tư-Tu”.  Như  vậy  là  chúng  ta  có  thể đã  đầy  đủ  thiện-căn,  phước-đức, 

nhân-duyên rồi chăng?... Đây là một tin thật sự vui mừng. Chúng ta phải quyết lòng đi nhé, 

nhất định đừng để sơ suất. 



Hôm  nay  chúng  ta  nói  tiếp  về  phần  “Phước-Đức”.  Hôm  trước  thì  ta  nói  phước-đức 

nhân-thiên,  hôm  nay  xin  nói  qua  cái  phước  đại-thừa.  Trong  phước  đại-thừa,  từ  trong  kinh 

Quán-Vô-Lượng-Thọ Phật nói: “Phát Bồ-Đề tâm - Thâm tín nhân quả - Đọc tụng đại thừa - 

 Khuyến tấn hành giả” . Bốn điều. 



Trong những ngày còn lại, khoảng chừng hơn một tuần lễ nữa, chúng ta cố gắng mổ xẻ 

vấn đề này, mong làm sao hành trình của chúng ta đi về Tây-Phương phải thẳng, phải tắt, mà 

trong kinh Vô-Lượng-Thọ gọi là Chánh. Chánh là thẳng.  Đừng nên Tà! Tà tức là xiên!... Tà 

 là xéo xéo!... Đi xéo xéo thì xéo một ly đi xa ngàn dặm. 



Phát Bồ-Đề tâm! Tâm “Bồ-Đề” tức là tâm “Giác Ngộ”. Tâm giác ngộ có nhiều tầm cỡ 

lắm, chứ không phải một. Một người làm ác, khi giác ngộ họ bỏ làm ác, đó là họ phát tâm 

Bồ-Đề, nhưng cái tâm này chỉ tốt so với người làm ác. Một người tham lam khi ngộ ra, quyết 

lòng bố thí giúp người, họ không còn tham lam nữa. Đây cũng là tâm Bồ-Đề, nhưng tâm Bồ-

Đề này chỉ so với tâm tham. Họ bỏ tâm tham. 



Tâm  Bồ-Đề  trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta  phát  cái  tâm 

thành  Phật.  Thì  trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  nói  câu  này  nhiều  lần  lắm:  “Phát  Bồ-Đề 

 tâm, nhất hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc”. Mình coi 

thử là cái phát Bồ-Đề tâm trong kinh Vô-Lượng-Thọ và cái Bồ-Đề tâm trong kinh Quán-Vô-

Lượng-Thọ có liên lạc gì hay không?... Hay lắm!... 



Trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ,  Phật  nói:  “Phát  Bồ-Đề  tâm  nhất  hướng  chuyên  niệm... ”. 

Có nghĩa là một người phát cái tâm thành Phật, rồi chuyên lòng niệm câu A-Di-Đà Phật cầu 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì thượng phNm, trung phNm, hạ phNm cùng gói ghém vào câu 

này. Suy cho cùng ra, câu “Phát Bồ-Đề tâm” trong kinh Vô-Lượng-Thọ chính là niềm “Tin” 

vững vàng và ý “Nguyện” vãng sanh Tây-Phương tha thiết. Tại vì nếu không phải như vậy 

thì  Phật  sẽ  nói  là:  “Phát  Bồ-Đề  tâm,  Tín-Nguyện-Hạnh  niệm  Phật  vãng  sanh  về  Tây-

 Phương”.  Thường  thường  ba  điểm  Tín-Hạnh-Nguyện  đi  chung  với  nhau,  nhưng  mà  trong 

kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  lại  nói:  “Phát  Bồ-Đề  tâm  nhất  hướng  chuyên  niệm”…  “Chuyên 

niệm” là niệm câu A-Di-Đà Phật, còn cái Tín-Nguyện nó nằm ở đâu?... Nó nằm ngay trong 

câu “Phát Bồ-Đề tâm”. 



Chính  vì  thế,  ngài  Ngẫu-Ích  Đại  Sư  nói,  phát  Bồ-Đề  tâm  chính  là  người  nào  có  cái 

lòng  tin  vững  mạnh  vào  pháp  môn  Niệm  Phật,  có  một  cái  ý  nguyện  tha  thiết  đi  về  Tây-

Phương, nhất định một đời này phải đi về Tây-Phương, thì người đó là người phát tới Vô-

Thượng Bồ-Đề tâm . 



Bây giờ mình trở lại câu kinh trong Quán-Vô-Lượng-Thọ. Phước đại-thừa tức là công 

hạnh tu hành của chư vị đại Bồ-Tát. “Phát Bồ-Đề tâm” và “Thâm tín nhân quả” . Hai câu 

này hợp lại, mình thấy hình như là nó liên kết với nhau rất chặt chẽ. Lạ lắm!... 

  

 “Thâm  tín  nhân  quả”   nói  trong  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ,  chính  là  người  nào  tin 

vững chắc vào câu A-Di-Đà Phật. “Nhân” là niệm A-Di-Đà Phật, “Quả” là thành A-Di-Đà 

Phật. Như vậy cái nhân quả trong Quán-Vô-Lượng-Thọ chính là gì?...  Nhân niệm Phật để 

 rồi quả thành Phật. Kết hợp hai cái phước: Một cái là “Phát Bồ-Đề tâm”, hai là “Thâm tín 

 nhân  quả”.  Rõ  ràng  minh  bạch  là  giữa  kinh  Vô-Lượng-Thọ  và  kinh  Quán-Vô-Lượng-Thọ 

kết hợp chặt chẽ với nhau, mỗi chỗ Phật nói mỗi khác nhưng mà nó lại có ý nghĩa giống hệt 

nhau. 



Rồi khi chúng ta trở lại trong kinh A-Di-Đà, Phật nói: “Bất dĩ thiểu thiện-căn phước-

 đức nhân-duyên đắc sanh bỉ quốc” . Nó sẽ làm rõ nghĩa hơn. Ba kinh này kết hợp lại làm 

cho  ý  nghĩa  rõ  ràng.  Phật  nói  không  dễ  gì  có  ít  thiện-căn,  ít  phước-đức,  ít  nhân-duyên  mà 

được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nhưng ngay sau đó Phật lại nói... Nếu một người 

nào mà quyết lòng niệm câu A-Di-Đà Phật từ một ngày cho đến bảy ngày nhất tâm bất loạn, 

thì người đó khi lâm chung A-Di-Đà Phật và chư Thánh Chúng hiện ra trước mặt người đó, 

tiếp dẫn người đó về Tây-Phương. Người đó tâm sẽ không còn điên đảo nữa, và chắc chắn sẽ 

được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc.    



Câu nói “Nhất tâm bất loạn” trong kinh A-Di-Đà làm cho nhiều người phân vân! Khi 

nghe  Hòa  Thượng  Tịnh-Không  giảng,  mình  mới  thấy  rõ  ràng  hơn.  Đây  chính  là  A-Di-Đà 

Phật gia trì cho những người nào quyết lòng quyết dạ đi về Tây-Phương. Cho nên ý nghĩa 

nhất tâm bất loạn đó chính là nhất tâm bất loạn trong lúc mình xả bỏ báo thân, chứ không 

phải là niệm Phật cho đến nhất tâm bất loạn rồi mới được vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc. 



Hòa  Thượng  Tịnh-Không  nói  rằng,  ngài  Huyền-Trang  dịch  kinh  A-Di-Đà  theo  cách 

trực dịch, nghĩa là dịch theo từng chữ từng chữ, thì ngài Huyền-Trang dịch câu này là “Nhất 

tâm hệ niệm”. “Nhất Tâm” là một tâm một lòng, “Hệ Niệm” là niệm liên tục. Đúng là kinh 

A-Di-Đà, kinh Vô-Lượng-Thọ và kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ, gọi tắt là “Tam kinh Tịnh-Độ”, 

nói giống hệt với nhau, không có sai một chút xíu nào hết. 



Chính vì thế, khi chư vị quyết lòng một dạ đi về Tây-Phương, đời này mình có cái cơ 

duyên  gặp  nhau  để  “Văn-Tư-Tu”,  tức  là  chúng  ta  đang  kết  nhóm  niệm  Phật,  thì  nhất  định 

chúng ta phải đi thẳng, không được đi xéo. Diệu Âm nói qua nói lại, nói lên nói xuống cũng 

chỉ mong sao chư vị nhất định phải đi thẳng. Nhất định tránh con đường đi xéo. 



Trong  kinh  Vô-Lượng-Thọ  Phật  nói:  “Chánh-Định-Tụ  nhất  định  sẽ  chứng  ư  A-nậu-

 đa-la-tam-miệu-tam Bồ-Đề. Nhược Tà-Định-Tụ, cập Bất-Định-Tụ bất năng liễu tri kiến lập 

 bỉ  nhân  cố”.  Nghĩa  là  “Chánh-Định-Tụ”  mới  chứng  Vô-Thượng  Chánh-Đẳng  Chánh-Giác. 

Nếu  là  “Tà-Định-Tụ”  hay  là  “Bất-Định-Tụ”,  (Tà-Định-Tụ  là  đi  xéo  xéo;  Bất-Định-Tụ  là 

không có định chỗ nào hết), “Bất năng liễu tri” là không thể nào có thể là khai được trí huệ, 

không thể nào hiểu được tại sao niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trở lại vấn đề phát Bồ-Đề tâm. Có nhiều người nghĩ rằng mình là người sanh ra trong 

thời mạt pháp thì nghiệp chướng sâu nặng! Nghiệp chướng sâu nặng thì không thể nào vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được! Cho nên mới phát một cái tâm sám hối nghiệp chướng 

rất mạnh. Diệu Âm xin thưa rằng: Không cần!… 



Tại  sao?...  Tại  vì  thành  tâm  niệm  một  câu  A-Di-Đà  Phật  phá  tan  tám  mươi  ức  kiếp 

nghiệp chướng sanh tử trọng tội. Đây chính là sám hối rồi!... 



Cho nên nếu mình phát tâm nhắm vào sám hối thì vô tình mình không phát được tâm 

mạnh mẽ cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, và thường thường chú tâm vào sám hối thì 

cái  tâm  của  mình  đang  chìm  đắm  trong  cái  nghiệp,  đang  nhớ  cái  nghiệp,  đang  khơi  cái 

nghiệp, quậy cho cái nghiệp nổi lên... Mình phá được cái nghiệp này thì cái nghiệp khác nổi 

lên,  hàng  ngàn  cái  mắc  xích  nối  liền  với  nhau.  Mình  móc  được  cái  mắc  xích  này,  thì  mắc 

xích kia sẽ nổi lên, nó nổi lên cho đến lúc nằm xuống vẫn còn bị cái nghiệp trói mình, không 

thể vãng sanh được! 



Cho  nên  pháp  “Niệm  Phật”  gọi  là  pháp  đi  thẳng.  Thẳng  là  sao?...  Không  phải  niệm 

Phật để phá nghiệp, mà nhất định một lòng một dạ niệm Phật để đi về Tây-Phương. Chư Tổ 

nói: 



 - Câu A-Di-Đà Phật tự nhiên sám hối!…  

 - Câu A-Di-Đà Phật tự giúp cho mình thành đạo!…  

 - Câu A-Di-Đà Phật tự giúp cho mình vượt qua sanh tử luân hồi!…  

 -  Câu  A-Di-Đà  Phật  tự  giúp  cho mình  có  thể  xóa  tan  nghiệp  chướng  trùng  trùng 

 trong Vô Lượng kiếp để mình đới nghiệp, nghĩa là mình vượt qua nghiệp chướng để đi về 

 Tây-Phương Cực-Lạc... 

  

Khi đi về Tây-Phương Cực-Lạc rồi mình đừng lo sợ nghiệp nữa, tại vì trong kinh Vô-

Lượng-Thọ  Phật  đã  nói  rằng,  về  được  Tây-Phương  rồi,  thì  A-Di-Đà  Phật  đóng  tuyệt  sáu 

đường sanh  tử, đóng  tuyệt  ba cõi tam  giới,  mình không  còn rơi lại  trong  hàng  “Phàm  Phu 

Vị” nữa. Mà còn hay hơn nữa, không phải chỉ khỏi rơi vào hàng phàm phu tục tử, mà ngay 

cả  hàng  “Nhị-Thừa  Vị”  mình  cũng  vượt  qua  luôn,  hàng  “Bồ-Tát  Vị”  mình  cũng  dự  phần 

luôn,  gọi  là  “Tam  Bất  Thối”.  Chư  Tổ  thường  nói  là  “Viên  mãn  tam  bất  thối”.  Đây  là  một 

điều vô cùng là vi diệu!... 



Biết được điều này rồi, xin chư vị nhất định một đường đi thẳng. Đừng lo, đừng nghĩ 

gì cả, cứ để cho A-Di-Đà Phật lo đi. Một câu A-Di-Đà Phật nhập vào tâm mình, nhất định 

đừng  để  cái gì nhập vào  trong tâm  mình nữa,  thì chúng ta sẽ viên  mãn  hoàn  thành  ba bậc 

không thối chuyển, chúng ta thành A-nậu-đa-la-tam-miệu-tam Bồ-Đề luôn. 



Nguyện mong chư vị trong một báo thân này ai cũng về Tây-Phương thành đạo… 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 40) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trước khi bước vào trong chánh điện để cộng tu, thì Diệu Âm mới nhận được một cái 

tin rất là nóng hổi, là Pháp Sư Ngộ-Phạm được vãng sanh. Nghe tin này làm cho Diệu Âm 

cảm động! Vì trước đó thì có nghe tin là Pháp Sư ra đi đã trả nghiệp rất là đau khổ, làm cho 

Diệu Âm cảm thấy bức xúc và ưu tư rất nhiều!... Thì không ngờ hôm nay nghe được tin này 

và Hòa Thượng cũng xác nhận, thầy Ngộ-Hạnh cũng xác nhận... Làm cho Diệu Âm  mừng 

lắm!…  



Diệu Âm đang nhớ lại vào năm 2008, hình như là 2008, có một vị ký giả ở bên Iraq bị 

khủng bố bắt chém đầu và treo cái đầu lên trên hàng rào. Thần thức của vị này đi về vùng 

Sydney,  Úc  Châu,  báo  cho  bà  Quảng-Thái  và  nhờ  bà  Quảng-Thái  cứu  độ.  Bà  Quảng-Thái 

khuyên  vị  đó  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh-Độ,  và  bà  nhờ  đồng  tu  trong  Niệm  Phật  Đường 

Baralla  cùng  hồi  hướng  công  đức.  Thì  mười  hai  ngày  sau  vị  đó  đã  báo  mộng  lại,  lần  báo 

mộng này thì ngồi trên hoa sen mà báo rằng: “Nhờ công đức của bà và chư vị mà tôi đã được 

 vãng sanh về Tây-Phương hạ ph1m trung sanh”, hơn được một bậc... 



Hôm nay nghe đến một vị Pháp Sư ở gần Hòa Thượng Tịnh-Không mà khi ra đi đã chịu 

khá khổ đau, làm cho mấy ngày nay Diệu Âm cảm thấy bức xúc! Mặc dù không nói ra lời, 

nhưng cảm thấy ưu tư vô cùng!... Thì hôm nay nguồn tin xác định là vị Pháp Sư đó đã được 

vãng sanh, mà vãng sanh bằng thân trung-ấm. Thật ra là đã vãng sanh tức là thành công. Đây 

là một câu trả lời quá ư là tuyệt vời để cho mình thấy rằng pháp môn niệm Phật vi diệu bất 

khả tư nghì!... 



Phải biết rằng, khi sống mình niệm Phật tức là có thiện-căn, có phước-đức, và cái nhân-

duyên này sẽ thù thắng vô cùng để cho chúng ta thành đạo. Nhưng coi chừng trong đường tu 

hành nếu chúng ta bất cNn vẫn có thể bị chướng ngại. Ví dụ như vị Pháp Sư đó đã có chướng 

ngại. Đây là một bài pháp thật tuyệt vời cho chúng ta tự suy nghĩ lấy, đừng nên sơ ý. 



Cái phước duyên của Ngài quá lớn, nên được Hòa Thượng khai thị, rất nhiều người hồi 

hướng công đức. Còn cái phước duyên của chúng ta chưa chắc gì lớn bằng Ngài đâu!... 



Cho nên, giả sử như ta bị ách nạn, liệu có ai hồi hướng công đức cho ta mạnh mẽ như 

vậy  không?...  Liệu  có  ai  khai  thị  mạnh  mẽ  để  cho  ta  trực  tỉnh  được  trong  những  ngày  giờ 

mang thân trung ấm hay không?... Đây là câu hỏi mà tự mỗi chúng ta phải trả lời lấy. Khi trả 

lời được câu hỏi này, thì tự ta phải biết lo chuNn bị đường đi cụ thể, đừng nên sơ suất. 



Mấy  ngày  nay  chúng  ta  đang  nói  về  phát  Bồ-Đề  tâm,  thì  hôm  nay  mình  tiếp  tục  câu 

chuyện Bồ-Đề tâm. Bồ-Đề tâm trong pháp môn Niệm Phật chính là  phát nguyện vãng sanh 

 Tây-Phương  tha  thiết.  Đây  là  Chánh  Nguyện.  Đại  Chánh  Nguyện.  Rồi  lòng  tin  của  chính 

 chúng  ta  một  ngày  phải  vững  hơn  một  ngày.  Trước  khi  vào  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật 

niềm tin của chúng ta đã vững. Sau khi mãn khóa niệm Phật ta phải vững hơn. Như vậy thì 

tâm-tâm nguyện-nguyện của chúng ta càng ngày càng khắn khít với con đường vãng sanh về 

Tây-Phương  Cực-Lạc.  Được  vậy  thì  ta  đã  hoàn  thành  sự  phát  tâm  Bồ-Đề  Viên  Mãn  Vô-

Thượng trong pháp môn Niệm Phật. 



Như vậy, nếu đã lấy đây là Chánh Nguyện, thì tất cả những cái nguyện gì khác chớ nên 

sơ ý khởi phát lên. Nếu chúng ta khởi ý phát lên những nguyện khác, thì vô tình ta lập lững 

giữa “Trợ Nguyện” và “Chánh Nguyện”. Đến lúc lâm chung nhiều khi ta lại lầm lẫn, lấy 

trợ nguyện làm chánh nguyện thì chết rồi!… Tiêu rồi!... 



Ví dụ, như có những người phát tâm bố thí giúp người thật là lớn lao. Tâm nguyện này 

tốt lắm, chứ không phải xấu đâu. Nhưng nếu cái tâm nguyện này mà nó đeo đuổi theo chúng 

ta càng ngày càng mạnh, đến lúc khi nằm xuống rồi, thì cái tâm nguyện này sẽ phát ra mạnh 

quá,  nhiều  khi  làm  cho  chúng  ta  bỏ  con  đường  Tây-Phương,  hưởng  con  đường  phước  báu 

nhân thiên chỉ vì cái nguyện này quá mạnh!... 



Tôi nhớ lại chuyện thầy Quảng-Thành, là sư huynh đệ của Hòa Thượng Quảng-Khâm, 

Ngài phát một cái tâm nguyện cứu độ chúng sanh. Khi ngài Quảng-Thành gặp Hòa Thượng 

Quảng-Khâm nêu lên ý nguyện này, thì bị ngài Quảng-Khâm cảnh cáo rằng:  

  

 - Nếu mà Thầy còn tiếp tục giữ cái nguyện này, khi nằm xuống mà còn vẫn nhớ đến, thì 

 Thầy phải ở lại trong lục đạo mà lo cái chuyện cứu người. Thầy mất vãng sanh!…  



Ngài  Quảng-Khâm  nói như vậy.  Tại  sao?...  Tại  vì  muốn  cứu  độ  tất  cả  chúng  sanh thì 

phải  về  Tây-Phương,  phải  thành  đạo  trước.  Thành  đạo  Vô-Thượng,  thành  Phật  rồi  mới  có 

khả năng cứu độ chúng sanh. Chứ còn lọt lại trong lục đạo luân hồi thì chẳng qua bố thí vài 

chục đồng, vài chục ngàn, vài chục xu gì đó là cùng, chứ không cách nào cứu được chúng 

sanh thoát vòng sanh tử đâu!... 



Chính vì vậy, phát tâm Bồ-Đề của pháp môn Niệm Phật nó gói ghém trong hai chữ  Tín 

và  Nguyện, thì làm sao suốt cuộc đời chúng ta tín tâm càng ngày càng vững, nguyện vãng 

sanh càng ngày càng vững. Như vậy càng đi ta càng nắm chắc con đường vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc. 



Còn  những  nguyện  khác  thì  sao?  Nếu  khôn  khéo  thì  không  nguyện.  Làm  không?... 

Làm!...  Xin  chư  vị  hãy  làm,  làm  nhưng  không  nguyện.  Ví  dụ  như  bố  thí,  mình  có  bố  thí 

không?...  Bố  thí!…  Nhưng  có  nguyện  không?...  Không  nguyện!...  Có  nghĩa  là  sao?...  Làm 

tùy duyên. Gặp lúc bố thí giúp người, ta có tiền thì cứ việc giúp... 



Ví dụ khác, như có nhiều người phát nguyện rằng tôi sẽ đọc Chú này mười ngàn biến. 

Cái nguyện này tốt hay xấu?... Tốt. Nhưng mà phát tâm nguyện như vậy, lỡ như mình đọc 

Chú này mới có ba ngàn biến thôi, rồi tới hạn lâm chung thì sao?... Lúc đó tự nhiên tâm mình 

sẽ phân vân liền! Trong lúc lâm chung mà tâm bị phân vân, không chịu niệm câu A-Di-Đà 

Phật, không nguyện vãng sanh, thì nhất định dù bây giờ có nhờ một ngàn người tới niệm cho 

mình một ngàn bài Chú, thì mình chỉ có thể hưởng phước-báu của bài Chú đó để giảm bớt 

nghiệp chướng, rồi trở lại trong lục đạo luân hồi, chứ không thể vãng sanh được. 



Như vậy bây giờ ta không nguyện gì hết. Ta có thể đọc chú đó giải nghiệp, nhưng mà 

nguyện thì không nguyện, để chi?... 

  

 - Để nhất định cái nguyện vãng sanh càng ngày càng thâm nhập vào tâm chúng ta.   

 - Niềm tin càng ngày càng thâm nhập vào tâm chúng ta. 

 -  Nhất  hướng  chuyên  niệm  A-Di-Đà  Phật  cầu  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc,  thì  ta  đi 

 thẳng tắp theo con đường vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nếu ta phát tâm nguyện nào khác, thì cái tâm nguyện đó nó trói cái tâm mình lại. Nhiều 

khi đang lúc phát nguyện đó mình bị bệnh, đối diện với cái chết, một khi lỡ phát nguyện rồi 

mà làm không được nên tâm mình bị vướng vào đó mà bị phân-vân, chao đảo! Bên cạnh đó 

nghiệp chướng của mình tràn lên. Oan gia trái chủ của mình cũng tràn lên, xui khiến mình đi 

theo  cái  nguyện  diệt  nghiệp,  làm  phước,  cầu  an...  quên  đi  cái  nguyện  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc. 

  

 Chính vì thế mà người niệm Phật chớ nên sơ ý phát những nguyện khác.   



Trợ nguyện phải biết tùy duyên mà làm thì tự nhiên chúng ta thoải mái. Có duyên cứ 

việc làm, làm để tạo thêm phước. Nhưng thật sự xin thưa với chư vị, hãy nhớ rằng: “Niệm 

 Phật  một  niệm  phước  tăng  vô  lượng”.  Muốn  tu  phước  hãy  lấy  câu  niệm  Phật  này  mà  tu. 

Muốn  sám  hối:  “Lạy  Phật  một  lạy  tội  diệt  hằng  sa”.  Lấy  câu  này  mà  sám  hối.  Thành  tâm 

niệm câu A-Di-Đà Phật phá tan tám mươi ức kiếp nghiệp chướng sanh tử trọng tội. 



Làm sao cho được thành tâm?... Chính là phát nguyện vãng sanh Tây-Phương cho thật 

tha thiết, niềm tin thật vững vàng. Niềm tin vững vàng thì tự nhiên ta niệm từng câu A-Di-

Đà  Phật với tâm  thành vô  cùng,  tự  nhiên  sẽ  phá  tan  không  biết  bao  nhiêu nghiệp  chướng. 

Tâm  mình  thành  như  vậy  thì  một  câu  A-Di-Đà  Phật  niệm  lên  quang  minh  sẽ  bủa  rộng  ra 

chung quanh bốn mươi dặm... Biết bao nhiêu chúng sanh nghe được câu niệm của mình mà 

ngộ đạo vãng sanh chăng... 



Chính vì thế mà chánh nguyện thì chúng ta phải nguyện cho thật vững. Còn trợ nguyện 

thì xin để tùy duyên. Có như vậy thì tâm sẽ thoải mái, tự tại, chúng ta không bị vướng mắc 

một chỗ nào hết. Khi nằm xuống chúng ta cố gắng về Tây-Phương trước khi tắt hơi thở hay 

hơn  là để  rơi  vào  trong  cảnh  trung-ấm.  Trong  cảnh  trung-ấm,  đôi  lúc nhờ  có  phước-duyên 

lớn cũng có thể giật mình tỉnh ngộ. Nhưng nhiều khi vì nghiệp lực mạnh quá, lại không gặp 

ai giảng giải khai thị trong thân trung-ấm, thì trong bốn mươi chín ngày mê mờ đi theo cái 

trợ  nguyện  của  mình  mà  trở  lại  nhận  phước-báu  nhân-thiên.  Đây  là  một  điều  hết  sức  oan 

uổng cho người niệm Phật!... 



Mong chư vị nhất định càng ngày càng nguyện vãng sanh tha thiết, niềm tin vững vàng 

niệm câu A-Di-Đà Phật hôm nay là Nhân-Duyên đưa mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Đàm 41)  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Ngày  hôm  qua  mình  nói  về  “Phát  Bồ-Đề  tâm”.  Phát  bồ-đề  tâm  chính  là  tha  thiết 

nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Đây là chánh nguyện của người niệm Phật. Lấy 

nguyện này làm chính, thì cố gắng chuyên nhất. 



Niệm Phật phải chuyên nhất. Chúng ta không nên sơ ý phát nguyện nhiều quá mà làm 

tâm hồn của chúng ta bị chia ra năm đường bảy ngã, rồi không có nguyện nào được trọn vẹn, 

lỡ trong giai đoạn đó mình mãn phần thì tinh thần sẽ bị chao đảo, phân vân, do dự, sợ sệt… 

làm cho con đường vãng sanh của mình có thể bị chướng ngại!... 



Cho  nên  chánh  nguyện  thì  càng  ngày  càng  thâm  sâu  vào  trong  tâm,  còn  những  trợ 

nguyện thì cứ tùy duyên, có duyên chúng ta làm, không duyên chúng ta cứ một lòng niệm 

Phật đi về Tây-Phương thì tất cả đều hoàn hảo. 



Trong cái  Phước Đại-Thừa,  Phật có nói điều “Thâm Tín Nhân Quả”. Thâm Tín Nhân 

Quả trong kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ khác với “Tin Nhân Quả” trong những bộ kinh khác. 



Làm  hiền  được  phước,  trồng  dưa  được  dưa,  trồng  đậu  được  đậu...  Đó  là  nhân  quả 

thường  thường  chúng  ta  nghe  qua.  Còn  ở  đây  Phật  nói  thâm  tín  nhân  quả  là  Phật  kêu  gọi 

những vị đại Bồ-Tát phải thâm hiểu về “Nhân”, về “Quả”. Thì cái nhân quả này, theo như 

Hoà Thượng Tịnh-Không giảng rất là kỹ, đó là: “Niệm Phật là Nhân thành phật là Quả”. 

Chư vị Tổ Sư đều đồng nói như vậy: “Niệm Phật là Đại Nhân, thành Phật là Đại Quả”. 



Chính vì thế, hôm nay chúng ta có được cái nhân niệm Phật, thì chúng ta phải tin tưởng 

cái nhân niệm Phật này sẽ đưa ta vãng sanh về Tây-Phương thành Phật. Lòng tin này đừng 

bao giờ lung lay, nếu lòng tin lung lay thì liền bị trở ngại! 



Rõ ràng trong thiện-căn cũng có chữ “Tín”, trong phước-đức cũng có chữ “Tín”, và trong 

cơ-duyên là ngay trong những giờ phút chúng ta niệm Phật này cũng cần chữ “Tín”. Trong 

kinh Phật thường hay nói “Một là tất cả. Tất cả là một”. Ta giảng sao cũng được hết. Viên 

mãn tròn đầy. 



Cho  nên  nếu  chúng  ta  quyết  lòng  đi  về  Tây-Phương  thì  nhất  định  chính  niềm  tin  vào 

pháp Niệm Phật này sẽ đưa ta vãng sanh về Tây-Phương một đời thành đạo. Đừng bao giờ 

để niềm tin lay chuyển. Nếu lay chuyển thì sợ rằng đến lúc nằm xuống chúng ta không còn 

có cơ hội nào khác để lấy lại cái niềm tin đó đâu! Mong chư vị cố gắng củng cố niềm tin. Tất 

cả đều ở tại cái niềm tin này mà ta thành đạo…  



Năm  ngoái,  khi  đi  về  Việt  Nam  để  hộ  niệm  cho  người  Cô  vãng  sanh,  sau  đó  chư  vị 

đồng tu bắt đi lang thang các nơi. Thì có một dịp tới tại một ngôi tự viện ở thành phố Nha 

Trang. Có ba-bốn đạo tràng hợp lại và Diệu Âm đã trình bày về phương pháp hộ niệm. Thì 

có một vị Sư Bà hỏi như thế này:  



- Sư Bà thấy rằng tụng chú Đại-Bi rất tốt. Nếu người bệnh thành tâm tụng chú Đại-Bi 

thì sẽ hết bệnh. Sư Bà nói chính mắt Sư Bà đã xác nhận có hai trường hợp như vậy, tức là 

bệnh rất nặng nhưng sau khi trì chú Đại-Bi thì người đó hết bệnh. Sư Bà nói:  

  

 - Vậy thì tại sao chúng ta không đem chú Đại-Bi trì tụng cho người bệnh mà phải niệm 

 câu A-Di-Đà Phật?... 



Diệu Âm  mới thưa với Sư Bà và cùng chư vị đại chúng ở đó như vầy, tụng chú Đại-Bi 

giải  nghiệp  rất  là  tốt.  Chính  Sư  Bà  đã  xác  nhận  được  có  người  niệm  chú  Đại-Bi  hết  bệnh. 

Đây đúng là Phật Pháp vi diệu…  



Tuy nhiên, Diệu Âm cũng nói, tình thật là Diệu Âm biết được Phật pháp quá ngắn, chưa 

tới mười năm. Nhưng chính Diệu Âm này cũng đã từng thấy những người niệm câu A-Di-Đà 

Phật mà được hết bệnh, không phải là một vài người, mà đến mười mấy người như vậy.    Diệu 

Âm mới biết Phật pháp đây thôi. 



Như vậy rõ ràng,   trì chú cũng có thể hết bệnh, niệm Phật có thể hết bệnh...   



Bên cạnh đó thì có rất nhiều vị hộ niệm cùng đi theo, nên Diệu Âm mới nói rằng:  

  

 - Bây giờ chúng ta có thể hỏi những vị trưởng ban hộ niệm đang có mặt tại đây, hỏi họ 

 đã chứng nhận bao nhiêu người niệm một câu A-Di-Đà Phật cầu về Tây-Phương vô tình lại 

 được hết bệnh. Hết bệnh một cách rõ ràng, và sĩ số hết bệnh đó chắc chắn phải hơn con số 

 hai người như Sư Bà đã xác nhận.   



Tất cả đều ở “Niềm Tin”. Nếu niềm tin của mình vững mạnh vào chú Đại-Bi, tụng chú 

Đại-Bi sẽ linh ứng bất khả tư nghì. Nếu niềm tin vững mạnh của mình đặt vào câu A-Di-Đà 

Phật, niệm câu A-Di-Đà Phật cũng sẽ được cảm ứng bất khả tư nghì. Trong kinh Phật không 

có cái gì mà không vi diệu bất khả tư nghì hết. 



Tuy nhiên có một điểm khác như thế này, tụng chú Đại-Bi có thể hết bệnh. Nhưng giả 

sử  như  cái  thân  nghiệp  của  người  đó  đã  mãn,  thì  tụng  chú  Đại-Bi  làm  giảm  bớt  nghiệp 

chướng,  nhưng  phần  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc  hình  như  là  rất  khó  phát  hiện! 

Trong khi đó thì niệm một câu A-Di-Đà Phật, quyết lòng nguyện vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc, nếu cái thân nghiệp này đã mãn thì họ được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Nếu cái thân nghiệp này chưa mãn, tức là thọ mệnh của họ còn thì tự nhiên hết bệnh. Khác 

nhau ở chỗ: “Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc”. 



Chính  vì  thế  khi  mà  chúng  ta  quyết  lòng  tin  tưởng  vào  câu  A-Di-Đà  Phật,  một  lòng 

niệm câu A-Di-Đà Phật và tha thiết nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì một có 

thể hết bệnh, hai vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Còn niệm các chú khác thì một có thể 

hết bệnh, hai là coi chừng lỗ!.. Lỗ này có nghĩa là mình không trở về Tây-Phương Cực-Lạc 

để thành đạo được! 



Tại vì xin thưa, niệm chú thật ra chính là tu phước, phá nghiệp. Còn niệm Phật cũng tu 

phước, phá nghiệp, nhưng thêm một phần nữa là được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Như vậy thì tại sao chúng ta không quyết lòng niệm câu A-Di-Đà Phật để vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc?... 



Một điểm nữa, là khi hộ niệm cho người bệnh vãng sanh. Nếu xen tạp nhiều thứ quá là 

do từ niềm tin vào câu Phật hiệu yếu! Chắc chắn hễ đã xen tạp thì tâm sẽ phân-vân, do dự, 

nửa ở nửa đi, chập chờn trong cảnh giới đó! Ví dụ, nhiều lúc bị đau đớn quá thì cũng muốn 

về  Tây-Phương  cho  rồi!...  Có  lúc  thấy  khỏe  khỏe  lại  một  chút  thì  nhớ  tới  con,  nhớ  tới  gia 

đình, nhớ tới sự nghiệp... tự nhiên cũng ham sống thêm một vài năm nữa... Chập chờn nửa ở 

nửa đi!… Tinh thần này nhất định không bao giờ cảm ứng được đến đại nguyện của đức A-

Di-Đà Phật. Mà không cảm ứng được với Đức A-Di-Đà Phật thì nhất định khó có thể tiếp 

xúc được với Phật quang của A-Di-Đà Phật. 



Bên cạnh đó, một là nghiệp chướng đang hiện hành, chắc chắn nó sẽ quậy tan nát hết. 

Thứ hai là oan gia trái chủ chướng cũng đang hiện diện, khi thấy một người không quyết tâm 

đi về Tây-Phương thì thật sự chư vị đó hiểu rõ rệt là người này đã mang nợ máu với mình, 

nhưng  không  muốn  về  Tây-Phương  thì  nhất  định  không  thể  nào  trả  được  cái  món  nợ  sinh 

mạng của họ được!... Như vậy thì làm sao chúng ta có thể cầu nguyện các Ngài thay tâm đổi 

tánh, xả bỏ oán thù để hộ niệm cho mình? Tất cả bao nhiêu thứ chướng ngại dồn lại làm cho 

những người chập chờn nửa ở nửa đi sau cùng trong một trăm phần tìm không ra một phần 

để  vãng  sanh  về  Tây-Phương  Cực-Lạc!  Người  bệnh  đó  dù  làm  cái  gì  có  hay  tới  đâu,  làm 

thiện tới đâu đi nữa, thì nhiều lắm là hưởng được cái phước-báu nhân-thiên trong đời sau là 

cùng. 



Y hệt như vậy!... Cũng niệm Phật, cũng nguyện vãng sanh và cũng tu hành giống như 

vậy... 

  

 - Nhưng mà giữ niềm tin vững vàng, nhất định một đường đi thẳng.   

 - Phát nguyện chuyên nhất.   

 - Niệm Phật chuyên nhất.   

 - Lòng tin không lay chuyển…  



Thì cơ duyên này họ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Cũng y hệt như vậy!... Cũng phước-báu như vậy!... Nhưng niềm tin chập chờn, nửa ở 

nửa đi, không muốn về Tây-Phương, thì bây giờ dù có gì đi nữa họ cũng phải rớt lại trong 

lục đạo trước, sau đó ngàn năm, vạn năm, vạn kiếp... không biết ngày nào để nói lên được 

câu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc! 



Thưa với chư vị, tất cả đều dồn tới ba điểm “TÍN-NGUYỆN-HẠNH”. Nhất định phải 

chuyên nhất. “Tin” nhất định là “Thâm Tín”.  Niệm Phật là nhân thành Phật là quả. 

  

 -  Người  nào  phát  khởi  cái  niềm  tin  này  trước,  người  đó  vãng  sanh  về  Tây-Phương 

 trước…  

 - Người nào phát khởi cái niềm tin này sau, thì thôi để vài ngàn kiếp sau rồi tính!...  

 -  Người  nào  quyết  lòng  quyết  dạ  một  lời  nguyện  duy  nhất  nguyện  vãng  sanh  về  Tây-

 Phương Cực-Lạc… Chư Tổ nói nguyện này chính là “Vô-Thượng Bồ-Đề tâm” đã phát.   



Chính đức Thích-Ca-Mâu-Ni Phật trong kinh Niệm-Phật-Ba-La-Mật cũng nói rõ rệt câu 

này: “Vãng sanh về Tây-Phương thì một đời thành Phật”. Cho nên Ngài cũng nói, “Vãng 

sanh về  Tây-Phương  tức  là  thành  Phật”.  Một cái đại  nguyện  thành  Phật  mình  lại  không 

dám  nhận,  mà  cứ  nhận  những  cái  nguyện  làm  phước,  làm  thiện...  để  đời  sau  tu  tiếp.  Phải 

chăng, có tu hành nhưng đã sơ ý đi lệch rồi! Đi lệch một ly thì xa ngàn dặm! 



Mong chư vị càng ngày càng vững tâm. Nhất định pháp Hộ Niệm sẽ đưa tất cả chúng ta 

về tới Tây-Phương Cực-Lạc bằng niềm tin vững vàng, bằng chí nguyện vãng sanh tha thiết 

và kiên trì chuyên nhất một câu A-Di-Đà Phật niệm tới cùng!... Ta thành đạo!…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Đàm 42)  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Trong  Phước-Báu Đại-Thừa,  Phật dạy: “Phát Bồ-Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc tụng 

 đại thừa, khuyến tấn hành giả”. 



Hôm nay xin thưa về “Đọc tụng đại-thừa”. Đọc tụng đại thừa, nói rõ hơn là đọc tụng 

kinh điển đại-thừa, đây là pháp tu phước của chư vị Bồ-Tát. Như chúng ta ở đây, hằng ngày 

tụng kinh “Phật thuyết A-Di-Đà” là chúng ta thực hiện cái điểm “Đọc tụng đại-thừa” trong 

kinh Quán-Vô-Lượng-Thọ Phật dạy. 



Đọc tụng nên cố gắng chuyên nhất mới hay. Hòa Thượng Tịnh-Không nói, khi chúng ta 

tu, kinh nào một kinh thôi, trì tụng cho đến suốt đời. Một kinh mà mình hiểu thấu thì tất cả 

các kinh đều có thể hiểu thấu!... 



Không  nên  hiểu  câu  “Đọc  tụng  đại-thừa”  là  tất  cả  những  kinh  điển  đại-thừa  đều  phải 

đọc tụng hết. Tại vì đọc hết tất cả thì sau cùng mình hiểu không thấu, mình không thâm nhập 

được kinh tạng. Vì thành thật mà nói, theo như Hòa Thượng Tịnh-Không giảng rằng, Phật 

không có định thuyết để nói. Ngài chỉ ứng cơ mà nói, tùy bệnh cho thuốc mà thôi. Chúng ta 

học Phật thì phải tuyển trạch một cách kỹ càng là kinh nào Phật dạy cho chúng ta? Kinh nào 

Phật cho thuốc cho những người bệnh như chúng ta thì chúng ta cứ dùng món đó để uống, để 

trì tụng thì sẽ thành công. 



Hòa  Thượng  Tịnh  Không  nói:  “Nhất  kinh  thông  nhất  thiết  kinh  thông”.  Một  kinh  mà 

thông suốt,  thì tất  cả  các  kinh đều thông.  Thật  ra, vì  ứng  cơ mà  nói nên  có  chỗ khác.  Chỗ 

khác đó chính là do căn cơ, nhưng sau cùng mối đạo cũng đi về một chỗ. Cho nên một kinh 

mà mình thông suốt rồi, thì tất cả các kinh khác mở ra cũng giống hệt như vậy, chỉ có từ ngữ 

khác mà thôi, chứ ý nghĩa thì không khác. 



Cách tu của người niệm Phật rất cần chuyên nhất, rất kỵ đa tạp. “Nhất tu nhất thiết tu”. 

Tu một pháp thì mình dễ thành công, tu nhiều pháp thì thường thường tâm không được định! 

Một điểm mà tu thì tâm mình định vào điểm đó. Định thì sẽ phát huệ. Phát được huệ thì khi 

cầm một kinh Phật lên tự nhiên chúng ta sẽ hiểu thấu. “Một là tất cả, tất cả là một”. Tất cả 

cũng chỉ có một thôi chứ không có nhiều. Chúng ta cứ việc một đường như vậy đi thẳng, khi 

thành tựu rồi thì tự nhiên có tất cả. 



Hôm  trước  đi  qua  bên  Âu  Châu,  chư  vị  ở  đó  đề  nghị  Diệu  Âm  nói  về  “Thiện-Căn, 

 Phước-Đức,  Nhân-Duyên”  trong  kinh  A-Di-Đà.  Khi  được  đề  nghị  như  vậy,  Diệu  Âm  lấy 

thẳng cái đề tài này mà nói chuyện trong suốt gần một tháng bên Âu Châu. Sáng và tối thì 

tọa đàm ngắn. Chiều thì tọa đàm luôn ba tiếng đồng hồ cũng có một đề tài này: “Thiện-Căn, 

 Phước-Đức, Nhân-Duyên”. Ấy thế mà hình như nói từ bên đó, nói qua tới Úc mà cái đề tài 

này vẫn chưa xong, không biết chừng nào mới viên mãn được?... 



Khi mình hiểu được thấu suốt “Một” thì mình sẽ thấy được “Tất cả”. Lạ lắm!... Chỉ cần 

từ một điểm thôi mình phăng cho tới cùng... Nhất định sẽ châu biến pháp giới. 



Có nhiều người hỏi:  

  

 - Mình tụng có một bộ kinh như vậy rồi những bộ kinh khác liệng đi sao?...  



Diệu Âm thưa rằng:  

  

 - Không! Không có liệng!… Những bộ kinh khác người khác có cảm ứng, để người khác 

 tụng. Ta đi về Tây-Phương thì kinh A-Di-Đà là hợp nhất, còn không thì kinh Vô-Lượng-Thọ. 

 Kinh nào một kinh thôi, đi tới cùng!...  



Có nhiều người nói:  



-  Mình tụng một bộ kinh thôi, chẳng lẽ nếu người nào cũng tụng một bộ kinh đó, như 

 vậy là tất cả tam tạng kinh điển của Phật bị mất rồi sao?...   



Diệu Âm nói thật:  

  

 - Mình không có lo cái chuyện đó. Bây giờ mình có bắt buộc tất cả mọi người tụng một 

 bộ kinh, mình nói tới một trăm năm đi nữa cũng không nhiều người làm như vậy đâu. Chỉ có 

 những người nào thật sự có duyên mới tụng được…  



Cho nên  Nhân-Duyên của mỗi người mỗi khác. Chỉ có cái nhân-duyên của người muốn 

vãng  sanh  về  Tây-Phương  thì  người  ta  mới  đi  đường  về  Tây-Phương,  còn  những  người 

không muốn đi về Tây-Phương thì không có duyên đó, bây giờ chúng ta có năn nỉ họ cũng 

không bao giờ chịu đi đâu. Cho nên vạn sự trong vũ trụ pháp giới này đã có sự an bài rồi, 

mình đừng có lo sợ!... 



Có nhiều người nói:  

  

 -  Kinh  Phật  mình  phải gìn giữ,  mình phải  đọc tụng  cho hết. Nếu  không đọc  tụng như 

 vậy thì kinh Phật mất dần đi sao?...  



Diệu Âm cũng nói thẳng rằng:  

  

 - Mình cũng khỏi lo cái chuyện này luôn. Tại vì bây giờ mình muốn giữ kinh Phật, giữ 

 cũng không được. Mình muốn tụng cho hết cũng tụng không được. Nhưng Phật nói mình chỉ 

 tụng  một  bộ  kinh  và  đi  một  đường  đi  về  Tây-Phương.  Đi  được  về  Tây-Phương  rồi  thì  tự 

 nhiên mình giữ gìn được kinh Phật.   

  

 Tại vì chư vị nên nhớ là trước khi Phật nhập diệt. Phật gởi tất cả các pháp của Phật lại 

 cho  Địa  Tạng  Bồ-Tát  gìn  giữ  rồi.  Địa  chính  là  Tâm-Địa,  Tạng  là  Kho-Tàng.  Khi  mình  về 

 Tây-Phương rồi thì Chơn-Tâm Tự-Tánh của mình hiển lộ. Trong Chơn-Tâm đã có kinh rồi, 

 đó gọi là Địa-Tạng vậy. Vậy thì, chúng ta cũng khỏi cần phải lo cái chỗ đó nữa.  



Có nhiều người thắc mắc nói rằng:  

  

 -  Nếu  ta  đi  một  đường  về  Tây-Phương,  thì  mình  bỏ  rơi  những  người  không  muốn  về 

 Tây-Phương sao? Như vậy ta không có tâm từ bi!   



Diệu Âm cũng nói thẳng:  

  

 - Điều quan trọng là làm sao cứu cho được một người thoát vòng sanh tử, làm sao cứu 

 cho được một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, để cho chính người đó không còn 

 tiếp  tục  trong  cảnh  sanh-sanh,  tử-tử,  đọa  lạc  trong  vô  lượng  kiếp.  Đây  mới  là  điều  quan 

 trọng!  

  

 Chứ còn chúng ta lo chuyện gieo duyên. Mình không biết rằng, chính những người chủ 

 trương gieo duyên này tương lai đời tới của họ sẽ ở đâu? Được hưởng gì? Hay là gieo duyên 

 một vài chục năm tưởng vậy là tốt, nhưng coi chừng mình đem cái duyên này mà kéo thêm 

 một  số  người  khác  quên  mất  đường  về  Tây-Phương,  làm  cho  họ  tiếp  tục  chìm  đắm  trong 

 cảnh sanh tử luân hồi!... Đây thật sự là điều oan uổng vô cùng!...  



Có nhiều người lại nói:  



-  Nhưng mà tội căn của chúng sanh nặng quá làm sao đi về Tây-Phương?...  



Thì Diệu Âm cũng xin thưa:  

  

 - Thiện-căn, phước-đức hay là nghiệp chướng gì của chúng sanh cứ để chúng sanh tự 

 giải quyết đi. Riêng cá nhân mình, mình có quyết lòng đi về Tây-Phương hay không?... Đối 

 với chúng sanh, mình có chịu chỉ con đường vãng sanh về Tây-Phương cho họ hay không?... 

 Cái điểm này mới là quan trọng!...   

  

 Mình chỉ cặn kẽ, chỉ rõ ràng rồi sau đó tùy theo phước phần của họ. Người có phước 

 họ  chộp  lấy  cái  duyên  này,  gọi  là  “Nhân-Duyên”  để  đi  về  Tây-Phương.  Người  không  có 

 phước thì tự họ lo tu phước, lo tu bồi thiện-căn. Chứ mình không thể nói rằng, vì họ không 

 có  thiện-căn,  họ  không  có  phước-đức,  nên  không  giảng  con  đường  đi  về  Tây-Phương  làm 

 chi.  Giả  sử  như  người  ta  đã  có  thiện-căn,  phước-đức  đầy  đủ  trong  đó,  nhưng  mình  không 

 chịu dẫn người ta đi về Tây-Phương. Mình lý luận lệch đi làm cho người ta quên mất con 

 đường về Tây-Phương, thì trách nhiệm này mình phải chịu, chứ không thể đổ thừa cho thiện-

 căn, phước-đức, nhân-duyên của họ thiếu được.  



Chính vì vậy  mà  Diệu Âm thường  mở một lời nào là nói thẳng tới Tây-Phương Cực-

 Lạc… Nói rõ ràng minh bạch!... Chỉ dẫn rõ ràng!... Kinh Phật nói rõ ràng, đức Thế-Tôn nói 

 rõ ràng, A-Di-Đà Phật phát thệ rõ ràng, đều nhằm cứu độ tất cả chúng sanh về Tây-Phương 

 Cực-Lạc.   



Nhiệm  vụ  người  hướng dẫn là  phải hướng  dẫn  cho  người ta  đi  thẳng  tới  Tây-Phương 

Cực-Lạc. Hãy chỉ con đường đó cho họ đi. Nếu anh quyết lòng đi thì anh được hưởng, anh 

không quyết lòng đi thì đó là lỗi của cá nhân anh, còn người hướng dẫn đã làm xong nhiệm 

vụ.  Chứ  người  hướng  dẫn  không  thể  nào  nói  rằng:  “Anh  không  được  quyền  đi  về  Tây-

 Phương, tại vì anh không có thiện-căn, phước-đức, nhân-duyên”...   



Ta chưa có thần thông đạo nhãn mà có khả năng thấy suốt được thiện-căn, phước-đức 

trong  vô  lượng  kiếp  của  một  chúng  sanh  sao?...  Ấy  thế  tại  sao  không  chịu  giới  thiệu  cho 

người ta đường vãng sanh về Tây-Phương? 



Chính  vì  vậy  mà  những  lời  giảng  của  Hòa  Thượng  Tịnh-Không  rất  là  hay.  Ngài  nói, 

hướng dẫn là phải hướng dẫn cho tới đích. Đó là nhiệm vụ của người hướng dẫn, còn đi hay 

không là của chúng sanh. Ta hướng dẫn không đúng đường, ta hướng dẫn không trọn vẹn, ta 

hướng dẫn lệch hướng... thì ta phải chịu trách nhiệm nhân quả! Trách nhiệm này là đời sau ta 

không có cách nào có thể vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được, mà còn chịu trách nhiệm 

luôn  cho  những  người  nghe  theo  ta  không  đi  về  Tây-Phương  Cực-Lạc!  Đoạn  đi  huệ  mệnh 

của mình thì mình tự chịu. Đoạn đi cái huệ mệnh của chúng sanh, mình mang tội rất nặng! 



Xin  thưa với chư vị,  chúng  ta  cũng phải nhớ  rằng,  tất  cả  chúng  sanh  đều  ở trong  ánh 

hào quang của A-Di-Đà Phật tiếp độ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

  

 - Chỉ có Tin cho vững!...   

 - Chỉ có Nguyện cho tha thiết!...  

 - Và chỉ có Trì giữ câu A-Di-Đà Phật!...   



A-Di-Đà  Phật  phát  thệ  người  nào  làm  được  như  vậy,  trước  giờ  phút  lâm  chung  niệm 

danh hiệu Ngài mười niệm để cầu vãng sanh Ngài sẽ tiếp đón về Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu 

Ngài không làm được công chuyện này Ngài thệ không thành Phật, không giữ ngôi Chánh-

Giác. 



Chúng ta lấy thẳng cơ hội này để một đời này về Tây-Phương thành đạo Vô-Thượng…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Ðàm 43)  



Nam Mô A-Di Ðà Phật. 



Trong mấy ngày hôm nay cậu Tư kể một câu chuyện rất là đáng nhớ!... Cậu kể rằng có 

một người con khi nghe người mẹ chết, vì một sự tự ái nào đó mà không về thăm! Ðây thật 

sự là một điều đáng chê trách! Đúng ra là phận con cái thì phải tìm cách chăm sóc cha mẹ, 

nhất là tuổi già. Có như vậy mới trả được phần nào chữ hiếu của người làm con chứ!... 



Diệu Âm này khởi đầu học Phật bằng câu A-Di-Ðà Phật. Bắt đầu đi khuyên người niệm 

Phật  bằng  lời  Phật  dạy.  Câu  thứ  nhất  trong  tịnh-nghiệp  tam-phước  là  “Hiếu  dưỡng  phụ 

 mẫu”, câu  cuối cùng  là  “Khuyến  tấn  hành  giả” và  một lời khai thị của ngài  Ấn-Quang  là 

“Khi ta biết niệm Phật vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì nỡ nào lại để cho cha mẹ, anh 

 em, thân bằng quyến thuộc tiếp tục chìm đắm trong bể khổ sông mê. Khuyên người niệm 

 Phật cầu về Tây-Phương là giúp cho một phàm phu thành bậc Chánh-Giác, công đức này 

 vô  lượng  vô  biên.  Nếu  đem  công  đức  đó  hồi  hướng  về  Tây-Phương  thì  đạo  nghiệp  tự 

 nhiên thành” . Cuộc đời của Diệu Âm gói ghém trong những lời này. 



Trong  tịnh-nghiệp  tam-phước,  phước  cuối  cùng  Phật  dạy  là  “Khuyến  tấn  hành  giả”. 

Khuyến tấn người niệm Phật. Khuyên người niệm Phật chính là đáp ứng lời dạy này của đức 

Thế-Tôn.  Khuyên  người  niệm  Phật,  thì  gần  gũi  nhất  là  khuyên  cha  mẹ,  anh  em,  thân  bằng 

của  mình  niệm  Phật,  nhất  là  bậc  cha  mẹ.  Đời  này  mình  chỉ  có  một  người  mẹ,  chỉ  có  một 

người  cha  mà  không  khuyên,  không  nhắc,  không  tìm  cách  trả  hiếu,  thì  khi  người  mẹ  của 

mình đã ra đi rồi, còn cơ hội nào nữa để trả hiếu?... 



Có  nhiều  người  tu  hành,  nhưng  không  tìm  cách  cứu  độ  người  cha  già  đang  chờ  từng 

ngày ra đi, thì đường tu hành làm sao gọi là viên mãn? Trong khi đó, thành thật mà nói, pháp 

hộ niệm là một cơ hội rất hy hữu và là một phương pháp rất xác thật, cụ thể để giúp cho một 

người con hoàn thành đạo hiếu. 



Phương  pháp  hộ  niệm  đơn  giản,  cụ  thể,  chính  xác,  mà  lại  dễ  thực  hiện.  Tất  cả  mọi 

người  đều  có  thể  thực  hiện  được  hết,  và  rất  hợp  cho  một  người  con  khuyên  cha  mẹ  niệm 

Phật. Rồi đến khi cha mẹ của mình ra đi, mình phải ngồi bên người mẹ của mình, ngồi bên 

người cha của mình nhắc nhở niệm Phật cầu về Tây-Phương. Thêm nữa,  mình còn phải đi 

cầu khNn những người biết hộ niệm, mời ban hộ niệm đến để niệm Phật tiễn đưa người mẹ 

của mình vãng sanh… Chỉ có vậy thôi mà mình trả tròn đạo hiếu. Tại sao không làm? 



Trong mấy ngày hôm nay Diệu Âm có coi qua những đoạn phim của cụ Cam Muội… 

Mình mới thấy được một gia đình đại hiếu, con cái nhắc nhở từng chút từng chút. Bà Cụ có 

cái tánh bướng, ưa nóng giận... nhưng tất cả con cái đều quyết lòng chiều chuộng, không bao 

giờ dám để người mẹ khởi lên một cái tâm niệm giận dữ… Thật sự là một gia đình đại hiếu. 



Khi  nhắc  đến  chuyện  khuyên  người  niệm  Phật,  nhắc  đến  chuyện  hộ  niệm,  có  nhiều 

người nghĩ như vầy: “Làm sao mà ta có năng lực hộ niệm cho một người vãng sanh?”. Vì 

nghĩ  vậy,  nên  không  có  dám  đứng  ra  hộ  niệm.  Ngay  cả  người  thân  của  mình  cũng  không 

dám ngồi bên cạnh niệm câu A-Di-Ðà Phật!... 



Một chuyện lạ lùng là:  



-  Người ta không dám ngồi đó để niệm câu A-Di-Ðà Phật, mà lại mạnh dạn ngồi đó để 

 khóc!… Người ta mạnh dạn ngồi trước người mẹ của mình réo lên: Mẹ ơi!... Mẹ đừng chết! 

 Mẹ chết, thì mẹ bỏ con sao?... Hì hì!...   

  

 - Người ta không dám mạnh dạn niệm Phật trước người mẹ của mình, giúp cho người 

 mẹ  nghe  tiếng  niệm  Phật  mà  niệm  theo,  để  được  Phật  lực  gia  trì  vãng  sanh  Tây-Phương 

 Cực-Lạc. Mà người ta lại nói… Mẹ ơi! Tiền bạc mẹ để ở đâu?... Hì hì!… Mẹ chia gia tài cho 

 con chưa?... Hì hì!...   



Một lời nói!... Tất cả đều chỉ là lời nói!... Tại sao mình không cất lời niệm câu A-Di Ðà 

Phật?  Rõ  ràng  A-Di-Ðà  Phật đâu  có nói rằng  chúng sanh phải  có  một cái  năng lực  nào đó 

mới niệm được câu A-Di-Ðà Phật trước người chết, thì người chết mới được vãng sanh?... 

Rõ ràng trong pháp hộ niệm, Phật không đòi hỏi một năng lực nào hết. Phật không đòi hỏi 

một khả năng nào hết. Ấy thế mà có nhiều người cứ nói: “Ta không có khả năng, ta không có 

 năng lực thì làm sao hộ niệm cho một người vãng sanh? ”... 



Cũng có nhiều người nuôi ý chí cũng kiên cường lắm, nói rằng:  



-  Tôi sẽ quyết tu hành cho đến khi nào có năng lực thì tôi sẽ đi hộ niệm!...   



Nghe nói vậy  mình biết được một người có chí khí cao, quý hóa vô cùng! Nhưng xin 

hỏi:  

  

 - Bác chừng nào mới có năng lực vậy?...  

 - Anh chừng nào mới có năng lực vậy?...  

 - Chị chừng nào mới thấy mình là có năng lực vậy?...  



Biết chừng đâu khi nghĩ rằng mình có năng lực, thì một là mình đã chết mất rồi!... Hai 

là cha mẹ mình đã chết rồi!... Vậy thì còn cơ hội nào nữa mà cứu cha, cứu mẹ? Hoặc là khi 

nghĩ mình có năng lực rồi, thì coi chừng... như Hòa Thượng Tịnh-Không nói, “Khi mà chư vị 

 thấy mình đã chứng đắc được một cái gì, thì lúc đó đã bị t1u hỏa nhập ma rồi!” ... 



Chính vì thế, chúng ta phải hiểu cho cặn kẽ, hiểu tường tận pháp hộ niệm. Pháp hộ niệm 

không đòi hỏi một năng lực đặc biệt nào hết. Pháp hộ niệm cho người vãng sanh chỉ đòi hỏi 

cái lòng “Chí-Thành, Chí-Kính”. Tại vì tất cả những người đi hộ niệm thường thường phải 

chắp tay lại khNn cầu A-Di-Ðà Phật, Quán-Âm, Thế-Chí, Thanh-Tịnh Đại-Hải-Chúng đại từ 

đại bi phóng quang tiếp độ. Hoàn toàn là lấy lòng chân thành để mà cầu nguyện sự tiếp độ. 



Như vậy, người nào có lòng chân thành là người có khả năng đi hộ niệm. 



Có nhiều người nói:  



-  Mình còn ăn mặn thì đi hộ niệm không được!...   



Hòa Thượng Tịnh-Không đã xác định rõ ràng rằng, không sao đâu!... Quý vị hãy chân 

thành đi, thành tâm đi. Nếu thành tâm một chút nữa thì ngày đi hộ niệm quý vị nên ăn chay, 

ăn chay ngày đó thôi. Ngài nói đừng nên ăn ngũ tân thì tốt hơn nữa, tại vì sợ rằng ăn những 

thứ đó, mùi hôi từ hơi thở của mình bay ra khó chịu lắm, làm cho chư vị Thiên-Long Hộ-

Pháp chịu không được! Ngài đâu có đòi hỏi mình phải ăn chay? 



Phương  pháp  hộ  niệm  cần  người  hộ  niệm  phải   Chân-Thành,  Khiêm  Nhường,  Kính-

 Cn.  Chỉ vậy mà thôi! 



Ngồi  trước  bệnh  nhân  mình  niệm  Phật  với  lòng  chân  thành,  thì  tự  nhiên  có  cảm  ứng, 

làm cho người bệnh nghe theo, niệm theo. Rồi lâu lâu mình nhắc cho họ phát nguyện vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Một người bệnh nào làm được chuyện này thì người đó có thể 

được vãng sanh…  



Quý vị nghĩ thử có đúng không?... Một vị ở bên Tây Úc suốt một cuộc đời đi nhà thờ 

Thiên  Chúa  giáo.  Quý  vị  có  nghĩ  rằng  các  vị  đi  nhà  thờ  Thiên-Chúa  giáo  họ  ăn  chay 

không?... Rõ rệt, không có ăn chay!... Ấy thế mà cuối đời bị bệnh ung thư, gặp ban hộ niệm 

người  ta khuyên  giải,  vị  đó  liền phát  lòng  tin tưởng,  quyết  lòng  niệm  Phật.  Bắt  đầu  từ  khi 

quyết lòng niệm Phật thì cũng có hạ quyết tâm: “Thôi bây giờ xin tập theo quý vị, tôi cũng ăn 

 chay…”. Ăn chay trong lúc bệnh sắp chết này, ăn được bao lâu?... Thật ra là một vài tô cháo 

đậu là cùng chứ mấy! Có là bao? Mà lúc đó có muốn ăn mặn, cũng ăn không nổi nữa! Ấy thế 

mà vì quyết lòng quyết dạ niệm Phật cầu sanh Tây-Phương với một cái tâm lực kiên cường, 

dũng mãnh, không sợ sệt, không lui bước... Chỉ thế mà thôi đã hợp với đại nguyện của A-Di-

Ðà Phật mà được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 



Trong trường hợp này, nếu chúng ta sơ ý nói rằng, “Chị hồi giờ không niệm Phật!... Chị 

 hồi giờ không biết tu!... Chị hồi giờ không có ăn chay!... Chị hồi giờ không đi Chùa!… Như 

 vậy thì chị không đủ khả năng vãng sanh về Tây-Phương. Thôi tốt nhất chị hãy niệm Phật để 

 mà kiếm chút phước nào đó, rồi đời sau tu tiếp!”…  



Nếu nói như vậy:  

  

 - Thứ nhất là đoạn mất con đường vãng sanh của một chúng sanh sắp sửa thành Phật 

 rồi!.. Quý vị đã ứng dụng câu “Khuyến tấn hành giả” sai rồi!...  

  

 -  Thứ hai  mình  chưa  biết  người đó  trong vô lượng kiếp đã tu được bao  nhiêu  phước-

 thiện?... Mình chưa biết thiện-căn họ như thế nào? Chưa biết phước-báu đó như thế nào?... 

 Chỉ nhìn cái hình tướng bề ngoài trong một đời này mà dám phán đoán rằng: “Chị không đủ 

 khả năng đi về Tây-Phương, chị không đủ khả năng thành Phật, chị không có khả năng được 

 Phật tiếp dẫn! ”. 



Hoàn toàn nói sai kinh Phật. 



Cho nên muốn “Khuyến tấn hành giả”, xin chư vị phải nhớ là Phật dạy sao mình phải 

nói y hệt như vậy. Nếu mình lấy cái ý nghĩ riêng tư của mình ra mà nói, thì coi chừng… Một 

là  chính  mình  cũng  nghĩ  mình  chưa  đủ  thiện-căn,  phước-đức,  nên  đời  này  tôi  cũng  tu  để 

kiếm  chút  phước…  Hì  hì…  Tức  là  tu  theo  phước  báu  nhân-Thiên.  Rồi  những  người  nghe 

mình nói họ cũng nghĩ theo mình, là cùng nhau tu hành niệm Phật để tìm kiếm chút phước 

chờ đời sau tu tiếp... 



Ngài Ấn-Quang nói, niệm Phật để cầu phước-báu nhân-thiên, chẳng khác gì một người 

đem  cái  kho  tàng  quý  báu  vô  lượng  vô  biên  để  đổi  lấy  một  tán  kẹo!...  Hì  hì…  Lần  trước 

mình có nói rồi. “Vong thất Bồ-Đề tâm, tu chư thiện pháp, thị danh ma nghiệp”. Quên mất 

con đường vãng sanh thành đạo, lo tu thiện lành để tìm chút phước, thì Phật gọi đây là “Ma 

nghiệp". 



Cho nên chúng ta phải hiểu rõ rệt ma nghiệp chính là gì?... Ma nghiệp chính là còn kẹt 

trong lục đạo luân hồi!... Nhất định đời sau chúng ta phải chịu khổ!... 



Ðáng  tiếc  thay!  Một  vị  Phật  mà  đi  làm  những  chuyện  sanh  tử  luân  hồi,  để  mãi  mãi 

không bao giờ có cơ hội giải thoát!... 



Nam Mô A-Di-Ðà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 44) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Cuộc tọa đàm của chúng ta cũng sắp sửa xong, mấy đêm phiêu phỏng còn lại Diệu Âm 

xin cố gắng trả lời một số câu hỏi liên quan đến vấn đề hộ niệm. 



Câu hỏi hôm nay là “Đi hộ niệm có cần cúng thí thực hay không?... ” 



Xin thưa rằng, trong tài liệu của chư Tổ để lại nói về phương pháp hộ niệm thì không có 

nhắc đến vấn đề cúng thí thực. Vậy khi đi hộ niệm chúng ta không cần phải thiết đàn cúng 

thí thực. Có nhiều ban hộ niệm đã làm chuyện này. Nếu nói rằng sai pháp thì không dám nói, 

nhưng mà đúng pháp thì cũng không dám cho là đúng pháp!... 



Thực tế, nguyên thủy của pháp hộ niệm rất là đơn giản chứ không có rườm rà. Chúng ta 

hãy cố gắng khuyên người bệnh phát tâm tin tưởng, buông xả tất cả vạn duyên, niệm Phật 

cầu sanh Tịnh-Độ. Nếu ba điểm Tín-Hạnh-Nguyện mà ứng hiện rõ rệt, đầy đủ trước những 

giây phút xả bỏ báo thân, thì họ được cảm ứng với đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật và họ 

được vãng sanh. Những điều này trong kinh Phật có nói. “Mười niệm tất sanh”. 



Cho nên khi đi hộ niệm chúng ta không nên bày thêm những nghi tiết rườm rà, không 

tốt!  Nhiều  nghi  tiết  quá,  thì  có  chỗ  người  ta  ứng  dụng  được,  có  những  chỗ  vì  quá  eo  hẹp, 

hoặc  hoàn  cảnh  khó  khăn  mà  người  ta  không  ứng  dụng  được.  Thành  ra  nếu  chúng  ta  đưa 

chuyện  cúng  thí  thực  vào,  lâu  dần  nó  sẽ  thành  cái  lệ,  gây  thêm  khó  khăn.  Điều  này  cũng 

không hay lắm! 



Một điểm nữa, nếu những ban hộ niệm thường xuyên đi hộ niệm, nhất là ở Việt Nam, 

rất nhiều ca hộ niệm, có nhiều khi từ ngày này qua ngày khác đi hộ niệm liên tục. Nếu hộ 

niệm liên tục như vậy, mà ngày nào chúng ta cũng bày đàn cúng thí thực, cúng cô hồn... thì 

vô tình chư vị tạo cái duyên để cho họ theo mình, càng ngày sẽ càng nhiều thêm!… Hì hì!… 

Đến một lúc nào đó mình lỡ sơ ý cúng không được trang nghiêm, cúng không được tốt... thì 

cũng có thể họ làm phiền hà mình!... 



Trong  pháp  hộ  niệm  có  cách  gọi  là  điều  giải  oan  gia  trái  chủ,  người  hộ  niệm  khuyên 

nhủ chư vị trong pháp giới hữu duyên có mặt tại đó nên buông xả oán thù, cố gắng tinh tấn 

tu hành niệm Phật để trong cơ duyên này được A-Di-Đà Phật đón về Tây-Phương. Làm việc 

này hay hơn nhiều. Còn chuyện cúng thí thực hãy để dành tới các tự-viện, các đạo tràng... 

Nơi đó luôn luôn có chúng thường-trụ người ta cúng. Ở các đạo tràng luôn luôn có kinh, có 

pháp, giúp cho người ta “Văn kinh thính pháp” thì hay hơn là ban hộ niệm làm chuyện này. 



Mình nên nhớ là pháp tu niệm Phật càng đơn giản chừng nào thì càng hay chừng đó!... 

Càng đơn giản chừng nào mới chứng tỏ rằng câu A-Di-Đà Phật vi diệu bất khả tư nghì!... 



Ví dụ như có một người nói rằng, đi hộ niệm cần tụng kinh Địa-Tạng, cần tụng Tam-

Thời Hệ-Niệm, cần tụng Bát-Nhã Tâm-Kinh, v.v... Thì Hòa Thượng Tịnh-Không có nói rõ 

ràng, không cần thiết! Chỉ cần làm sao niệm được một câu A-Di-Đà Phật rõ ràng, rành mạch, 

cho người bệnh nhiếp tâm niệm theo là được rồi. Trừ những trường hợp mà người bệnh đó 

yêu  cầu  mình…  Ví  dụ  như  trong  đời  của  họ  thường  tụng  kinh  Địa-Tạng  quen  rồi,  hoặc  là 

người ta có cảm ứng gì đó tới kinh Địa-Tạng, bây giờ họ yêu cầu mình tụng. Để cho người 

bệnh được thỏa mãn, vui vẻ, thì mình có thể tụng kinh Địa-Tạng, tụng Tâm-Kinh hay là tụng 

kinh mà họ yêu cầu cũng được, không sao hết. Nhưng mà Hòa Thượng có nói là nên tụng 

trong lúc người ta còn tỉnh táo, còn vui vẻ, còn rõ ràng và tụng một biến, hai biến là đủ rồi, 

không nên tụng thêm nữa. Trong những giờ phút trước hay sau khi lâm chung, hoặc là khi 

bệnh đã quá nặng thì không nên tụng những kinh đó nữa, để cho người bệnh nhiếp tâm vào 

câu A-Di-Đà Phật. 



Nói  như  vậy  có  nghĩa  là  những  bộ  kinh  khác,  những  kinh  khác  không  cần  thiết  trong 

pháp  hộ  niệm.  Ngay  như  chú  vãng  sanh,  tức  là  “Nam  Mô  A-Di-Đa  Bà-Dạ. ..”,  cũng  không 

phải là cần thiết để ứng dụng khi hộ niệm. Chúng ta có thể dùng, ví dụ như sau khi hộ niệm 

xong  rồi,  thì  trước  khi  ra  về  chúng  ta  có  thể  tụng  cho  họ  một  số  biến  chú  vãng  sanh  cũng 

được nếu mình muốn, tại lúc đó người ta đã ra đi rồi, Còn hầu hết không cần tới chuyện này. 



Ví dụ khác, như khi mình đắp mền Quang Minh, có nhiều người nói khi cầm cái mền 

Quang Minh thì đọc: “Nam Mô A-Di-Đa Bà-Dạ Đa-Tha Dà-Đa-Dạ Đa-Địa Dạ Tha…” rồi 

từ từ đắp lên. Làm vậy cũng được, không sao! Nhưng nếu đã nhất hướng chuyên niệm, thì 

chúng ta cầm cái mền Quang Minh nhẹ nhàng đưa lên đắp lên tới cổ, trong lúc đó cứ niệm 

“A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật...” cũng hết sức là viên mãn. 



Lời Tổ đã dạy vậy, chúng ta nên cố gắng “Y giáo phụng hành” thì mới là điều hay. 



Chứ nếu chúng ta tự ý thêm vào một chút, rồi người khác cũng thêm vào một chút... đến 

một lúc nào đó thì cái pháp hộ niệm sẽ rườm rà, không còn chính xác nữa! Mà rườm rà thì 

thường thường cái tâm bị chia ra, phân ra, làm cho sau cùng cái xác suất hộ niệm được vãng 

sanh bị giảm xuống. 



Ví dụ như cách đây cũng bảy-tám năm rồi, cuốn sách “Quy tắc trợ niệm và khai thị lúc 

 lâm chung” ở bên Úc Châu Tịnh-Tông in ra, chính tôi cầm cuốn sách đó đem về phổ biến ở 

Việt Nam. Rồi một năm sau khi trở lại, thì tình cờ tôi cầm cuốn sách lên, với tựa đề là quy 

tắc trợ niệm và khai thị lúc vãng sanh gì đó… ở dưới đề là Tịnh-Tông Học-Hội, nhưng mà 

tôi thấy quyển dày lắm dày gấp ba lần, thì coi bên trong, phần trước là nguyên bản của cuốn 

sách đó, còn hai phần sau thì chú Đại-Bi thấy cũng để vào, rồi chú Vãng Sanh cũng có để 

vào, Bát-Nhã Tâm-Kinh cũng có để vào, rồi Từ-Bi Thủy-Sám cũng để vào, rất nhiều... làm 

cho cái quy tắc trợ niệm nó dày lên gấp ba lần. 



Thì đây là tại vì hồi giờ họ tu tập nhiều thứ quá quen rồi, nên khi tu chuyên nhất lại thì 

thấy hình như uổng, tiếc!... Nghĩ rằng, kinh này mình tụng, còn kinh kia mình bỏ đi sao? Chú 

này phá nghiệp hay quá mà mình bỏ đâu có được!... Cho nên họ đưa hết vào. 



Thấy  vậy,  tôi  có  nói  với  chư  vị  đó  rằng,  khi  mình  muốn  đưa  nhiều  thứ  vào  như  vậy 

cũng được, quý vị có thể ấn tống, nhưng không được để danh hiệu là Tịnh-Tông Học-Hội ấn 

tống nữa. Hãy để là một ngôi Tự-Viện của mình, hoặc là một ban hộ niệm nào đó của chính 

mình ấn tống ra thì tốt hơn. Chứ còn bên Tịnh-Tông Học-Hội người ta không có in cái phần 

sau  này.  Nguyên  thủy  quyển  đó  dày  khoảng  chừng  mười  mấy  trang,  bây  giờ  thành  ra  tới 

năm-sáu chục trang. Nghĩa là nó bị xen tạp rồi, không tốt! 



Để củng cố thêm niềm tin, Diệu Âm có đem đến đây lời khai thị của ngài Tịnh-Không, 

xin đọc ra để mình cùng nghe Ngài nói về pháp tu niệm Phật như thế nào?... Ngài nói như 

thế này:  



-  Khóa tụng càng đơn giản càng tốt. 



Ngài nói về khóa tu nhưng cũng có nói liên quan về cái vấn đề của chúng ta... 



-   Càng  đơn  giản  càng  tốt!  Càng  đơn  giản  mới  là  pháp  môn  chân  thật,  pháp  môn  vi 

 diệu! Kinh điển chỉ một bộ là đủ, chỉ một bộ là có thể thành Phật. Càng nhiều bộ chỉ e gây 

 chướng ngại cho việc vãng sanh...   



Mình  thấy  rõ  rệt  chưa?...  Ngay  cái  vấn  đề  tu  hành  của  mình  cũng  vậy,  có  rất  nhiều 

người nghĩ rằng, kinh của Phật thì phải tụng cho hết. Người ta muốn tụng cho đầy đủ thành 

ra tâm của họ phải trải dài qua từ đạo lý này sang đạo lý nọ. Nhưng đáng tiếc! Trong đó có 

một đạo lý mà họ đã quên, đó là:  

  

 - Mỗi một bộ kinh Phật nói cho một hạng chúng sanh.   

 - Mỗi một bộ kinh Ngài nói cho một trường hợp.    

 - Mỗi một bộ kinh Ngài đối trị với một lớp người có duyên nào đó. 



Trong  nhiều  giảng  ký,  Hòa  Thượng  Tịnh-Không  thường  hay  nói,  Phật  không  có  định 

thuyết  để  giảng,  Ngài  chỉ  tùy  bịnh  cho  thuốc,  tùy  cơ  ứng  thuyết  mà  thôi.  Khi  đối  ứng  với 

hàng  phàm  phu  tội  chướng  sâu  nặng  như  chúng  ta,  thì  Ngài  cũng  vì  để  cứu  độ  hàng  tội 

chướng sâu nặng này mà thuyết những bộ kinh khác. Những bộ kinh này dành cho người tội 

chướng sâu nặng chúng ta thành đạo. 



Đi  hộ  niệm  là  chúng  ta  ứng  dụng  ngay  những  pháp  của  đức  Thế-Tôn  nói  cho  hàng 

phàm phu tu hành, trì niệm, để một đời này sau khi xả bỏ báo thân đừng có lăn lộn lại trong 

cõi Ta-bà này nữa, đừng có lăn lộn trong sáu đường sanh tử này nữa!... Cái pháp này chính là 

niệm câu A-Di-Đà Phật với  Tín-Hạnh-Nguyện đầy đủ chứ không có gì khác hơn nữa. 



Chính  vì  vậy,  mà  ta  đem  cái  Tín-Hạnh-Nguyện  niệm  Phật  để  vãng  sanh  này  mà  ứng 

dụng  cho  người  bệnh,  là người phàm  phu tục  tử tội  chướng  sâu nặng, để  cho họ trước  giờ 

phút  xả  bỏ  báo  thân  làm  cho  được  ba  điểm  này.  Chỉ  vậy  là  họ  có  thể  vãng  sanh  về  Tây-

Phương Cực-Lạc…  



Chắc  chắn  trong  những  ngày  qua  chúng  ta  đã  có  nhiều  chứng  minh  rõ  ràng  rồi.  Phía 

trước kia chúng ta cũng có trưng ra một số người đã vãng sanh rồi. Mà xin thưa thật, ở Việt 

Nam  người  ta vẫn tiếp  tục  thông  báo  người  ra  đi  thoại  tướng  bất  khả  tư nghì.  Những  hiện 

tượng vãng sanh này được thành tựu đều do lòng tin tưởng. Vậy thì phải:  

  

 - Hướng dẫn cho người ta, khuyến tấn người ta tin cho vững…  

 - Rồi khuyến tấn người ta, hướng dẫn người ta niệm A-Di-Đà Phật cho chân thành…   

 - Và khuyến tấn người ta mong cầu đi về Tây-Phương càng sớm càng tốt…  



Ba điểm này mà vững vàng thì nhất định họ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Ngoài 

ra không có gì phải thêm vào nữa mà làm cho cuộc hộ niệm trở nên rắc rối! Không tốt!…  



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ÐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Ðàm 45)  



Nam Mô A-Di-Ðà Phật.   



Ngày hôm qua chúng ta nói về cúng thí thực không phải là điều cần thiết phải áp dụng 

trong lúc đi hộ niệm. Nếu các ban hộ niệm áp dụng phương thức này thì nhiều khi làm thành 

cái lệ cho những người khác, rồi cứ tưởng rằng hộ niệm bắt buộc phải cúng thí thực cho các 

vị  chúng  sanh  trong  pháp  giới.  Vô  tình  làm  cho  phương  pháp  hộ  niệm  thêm  phần  rắc  rối! 

Chớ thật ra thì pháp hộ niệm rất là đơn giản, không phải rắc rối như vậy đâu!... 



Có nhiều người nói:  



-  Tôi đã lỡ làm như vậy rồi, thì bây giờ làm sao?...   



Thật  ra  cũng  không  có  gì  khó  khăn  cho  lắm.  Hồi  trước  mình  phát  tâm  mỗi  lần  đi  hộ 

niệm thì cúng thí thực. Bây giờ thấy rõ điều này không đúng lắm thì hãy phát tâm lại, mình 

khấn nguyện lại:  



-  Mong chư vị trong pháp giới hữu duyên không nên tham luyến cái thế giới này làm chi 

 nữa, mong cho chư vị hãy phát tâm niệm Phật. Ở tại các Tự-Viện, các Chùa,  (Mình cho họ 

biết địa chỉ),  chư vị có thể tới đó để thính pháp văn kinh. Ở tại đó hằng ngày người ta luôn 

 luôn có cúng thí thực. Chư vị đến đó hằng ngày có thể thọ thực, đồng thời nghe kinh, nghe 

 pháp, niệm Phật tu hành, cùng nhau vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 



Khi  mình  khuyên  như  vậy  thì  những  vị  có  duyên  sẽ  tự  tìm  cách  giải quyết,  chớ  cũng 

không có gì trở ngại lắm đâu!... 



Cũng giống như khi qua bên Âu Châu, Diệu Âm có gặp một Phật tử kia phát cái tâm 

cứu độ những chúng đẳng vong linh, những vong hồn chưa siêu thoát, những người bị đọa 

dưới địa ngục... Cô phát tâm mạnh quá, đưa đến hậu quả là mỗi đêm cô ngủ đều gặp những 

vong linh cứ ứng hiện về, làm cho cô sợ quá, đến nỗi cô tưởng rằng chắc mình phải tiêu tùng 

cuộc đời rồi!... 



Khi biết vậy Diệu Âm mới khuyên cô ta rằng, hồi trước mình không biết, tâm mình thì 

từ bi, nhưng năng lực thì mình không có! Hồi đó mình tưởng rằng mình có thể cứu độ được 

họ, nên mới phát tâm như vậy! Bây giờ biết rõ rồi, thì hãy phát lại:  

  

 - Chư vị ơi! Hồi trước tôi thương chư vị, tôi muốn cứu chư vị. Nhưng bây giờ tôi mới 

 biết là thật ra tôi cứu không được. Vì nghe lời nguyện của tôi, nên chư vị hiện về để cho tôi 

 cứu nhưng  tôi  cứu  không  được,  mà  còn làm  cho  tôi  sợ  quá!  Thôi  xin  chư  vị đừng theo  tôi 

 nữa. Bây giờ chư vị hãy niệm Phật đi, hãy tự tu hành đi, hãy đến các Chùa để lo tu hành đi, 

 đừng làm cho tôi sợ nữa!... Tôi sẽ đem tất cả công đức của tôi hồi hướng cho chư vị, để cầu 

 cho chư vị niệm Phật sớm vãng sanh...   



Cô ta nghe theo và thực hiện như vậy thì hết, chớ không có gì khó khăn!... Trong pháp 

giới chúng sanh người ta cũng dễ thương lắm, chớ không có đến nỗi gì khó khăn lắm đâu!... 



Hôm nay thì mình nói thêm một vấn đề về chuyện hộ niệm nữa mà các ban hộ niệm có 

thể thường bị vấp phải, đó là chuyện thăm thân thể người ra đi sau tám tiếng, sau mười hai 

tiếng,  sau  mười  mấy  tiếng đồng hồ.  Ðồng ý là vấn đề thăm  nghiệm  này  cũng  cần thiết,  để 

cho mình an lòng biết được người ra đi đó có được viên mãn không?... Hay có bị trở ngại gì 

không?... 



Trước tiên quý vị nên nhớ là chỉ được thăm ít ra là sau tám tiếng đồng hồ, mà thường 

thường chờ đến mười hai tiếng mới thăm thì an toàn hơn. Có những vị cNn thận, họ để tới 

mười  sáu  tiếng  đồng  hồ  sau  mới  thăm,  rất  tốt.  Thường  khi  thăm  như  vậy  cần  nên  khai  thị 

trước. Ðây chẳng khác với hình thức báo cáo trước cho người đó biết. Mình chắp tay cung 

kính nói:  



-  Nam Mô A-Di-Ðà Phật, bác Trần Văn X ơi! Bây giờ đây Bác đã xả bỏ báo thân mười 

 hai tiếng đồng hồ rồi..., mười sáu tiếng đồng hồ rồi… Khoảng thời gian qua chúng con đã 

 niệm Phật trợ duyên, Bác quyết lòng thì chắc đã được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc 

 rồi. Nếu giờ này mà còn ở đây thì mau mau hãy niệm A-Di-Ðà Phật cầu Phật tiếp độ đi về 

 Tây-Phương  liền.  Bây  giờ  xin  để  chúng  con  sắp  sửa  thân  thể  của  Bác  cho  được  trang 

 nghiêm. Nếu có trở ngại gì thì chúng con sẽ tiếp tục hộ niệm để cầu hóa gỡ ách nạn cho Bác.   



Khai thị xong rồi, mới bắt đầu xếp cái mền quang minh lại, xếp từ trên xuống. Xếp làm 

hai, xếp làm tư, xếp làm tám, xếp nhỏ nhỏ lại rồi để một bên đàng hoàng. Khi mở mền ra rồi, 

chưa  nên  thăm  vội,  mà  nên  chờ  một  chút  nữa.  Tất  cả  mọi  động  tác  phải  làm  nhẹ  nhàng, 

không nên làm quá gấp, quá nhanh mà nhiều khi bị sơ suất... 



Mình khai thị, báo trước và làm với động tác chậm để ngừa trường hợp người đó chưa 

được vãng sanh, hoặc bị vướng cái gì đó... mà thần thức của họ còn lảng vảng đâu đó. Nếu 

mình làm nhanh quá nhiều khi người ta trở tay không kịp, chuNn bị không kịp... Vì vậy, thăm 

thân mà sơ ý đụng chạm tới thân thể mạnh quá, cũng có thể gây ra trở ngại... 



Khi  thăm,  luôn  luôn  phải  nhớ  là  một  người  đại  diện  làm  là  đủ  rồi,  hoặc  là  nhiều  lắm 

thêm một người đại diện trong gia đình hay một người nào đó nữa là đủ rồi. Cần thăm nhẹ 

nhàng. Thăm từ dưới thăm lên. 



Thăm thân để ngừa biết thử có trở ngại gì hay không?... Nếu cái thân xác còn ấm nhiều 

chỗ là còn trở ngại! Nếu cái thân xác bị cứng tức là có trở ngại... Chính nhờ sự thăm nghiệm 

này  mà  mình biết đường vãng sanh của vị này còn trở ngại gì không mà kịp thời trợ niệm 

thêm…   



Còn thường thường một người nếu đã quyết lòng niệm Phật vãng sanh, trước khi ra đi 

mình đã giảng giải, khai thị, hướng dẫn, nhắc nhở đầy đủ, người đi đã vững vàng rồi, thì hầu 

hết, xin thưa thật là hầu hết sau tám tiếng đồng hồ thân thể người đi đều được mềm mại, mà 

tình thật là năm-sáu tiếng cũng mềm rồi. Nghĩa là, thân xác của họ được mềm luôn như vậy, 

không có một giai đoạn nào bị cứng. Ðiều này chứng tỏ người đó ra đi an lành. Còn khi thăm 

mà thân bị cứng, thì bị gặp điều khó khăn! Phát hiện được điều chướng ngại, thì trong giai 

đoạn này chúng ta vẫn còn có thể khai thị, hướng dẫn, điều giải oan gia, niệm Phật trợ niệm 

giúp họ thoát nạn. 



Khi thăm nên nhớ hết sức cNn thận, trang nghiêm. Nếu thấy toàn thân lạnh toát là thần 

thức  không  bị  vướng  lại  trong  thân  thể  nữa.  Nếu  thấy  thân  thể  mềm  mại,  thì  đây  là  điều 

mừng vui đầu tiên, phải nói là mừng hết lớn rồi đó!... Khi được thân thể mềm mại, toàn thân 

lạnh toát, dù có tệ gì đi nữa thì vị này cũng vượt qua được ba đường ác hiểm rồi. Mừng lắm 

rồi đó! Trong thế gian hàng ngàn người ra đi, chưa chắc tìm ra một người mà có được thân 

thể mềm đâu! 



Khi thăm lên đến đỉnh đầu, nếu tại đỉnh đầu còn giữ được hơi ấm hơn những chỗ khác, 

thì thật sự đây là một thoại tướng tốt vô cùng, có thể tin tưởng rằng, bà cụ này, ông cụ này có 

rất nhiều hy vọng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi đó. Bên cạnh đó nếu mình kiểm lại 

trong quá trình hộ niệm, người bệnh qua cơn đau đớn, lâm chung, rồi vãng sanh... nếu người 

này giữ đúng ba điểm  Tín-Hạnh-Nguyện vững vàng, con cái hỗ trợ tích cực và tiếng niệm 

Phật luôn luôn vang vang bên tai, cộng với sự hộ niệm, khai thị cNn thận... thì xin thưa, mình 

có thể tin tưởng là người này thật sự đã được A-Di-Ðà Phật tiếp độ vãng sanh rồi, chớ không 

phải thường đâu. 



Một  điểm  sơ  suất  thường  xảy  ra  trong  những  lúc  hộ  niệm,  là  khi  thấy  được  thân  xác 

người ra đi mềm mại, tươi hồng, thì hàng chục người nhào vào thăm thử. Người này thăm, 

người kia thăm... Người thăm đầu trên, người thăm đầu dưới... bắt đầu chen nhau lộn xộn lên 

hết!... 



Ðiều  này  Thật  ra  thì  cũng  không  trách  được  những  người  đó,  tại  vì  người  ta  quá  vui 

mừng,  nhất là những  vị trong gia đình vì mừng  quá  nên họ  vỗ  tay,  chạy  lăng xăng,  không 

kềm được bình tĩnh!... 



Người trong gia đình làm vậy, mình không trách được. Nhưng người hộ niệm thì nên cố 

gắng  tự  kềm  chế.  Người  hộ  niệm  thường  xuyên  thấy  được  những  chuyện  này,  thì  đúng  ra 

trước khi thăm phải dặn dò gia đình đàng hoàng: “Chư vị ơi!... Chúng ta thăm là để ngừa có 

 gì trở ngại thì chúng ta kịp thời khai thị, điều giải hầu tiếp tục hộ niệm cho bà Cụ. Nếu bà 

 Cụ  ra  đi  viên  mãn,  thì thật  là  điều  mừng  vui.  Càng  mừng  vui,  xin  chư  vị  càng  thành  kh1n 

 chắp  tay  lại  niệm  Phật,  hoặc  quỳ  xuống  lạy  Phật,  cảm  ơn  A-Di-Ðà  Phật,  cảm  ơn  chư  vị 

 Thánh Chúng đại từ đại bi đã cứu người thân chúng ta vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

 Phải trang nghiêm như vậy mới tốt".  



Trong khi thăm có quyền quay phim. Nên quay phim để lại, không sao hết. 



Nếu chúng ta không nói trước thì thường thường người trong gia đình lúc đó mừng quá, 

họ không kềm được những động thái mạnh quá. Ðiều này không tốt lắm! 



Có một điểm khá đáng trách về người hộ niệm, là đã nhiều lần biết qua chuyện này, mà 

vẫn  thường  cầm  cái  thân  của  người  chết  tập  thể  dục!...  Có  người  còn  cầm  tay  cầm  chân 

người chết giở lên, giở xuống, liệng lên, liệng xuống... để chứng tỏ cho người ta biết sự mềm 

mại... Ðây là một điều hoàn toàn sai trái! Nếu chư vị trong các ban hộ niệm mà từng bị người 

ta chỉ trích về chuyện này, thì mình phải nhận lỗi và xin sám hối đi cho rồi, không chối cãi 

được đâu!.. Hì hì!…  



Chư vị nên biết, nếu thật sự vị đó đã vãng sanh rồi, thì đây là nhục thân của một vị Bồ-

Tát,  chớ  không  phải  thường.  Mình  nghĩ  thử,  làm  sao  với  nhục  thân  của  một  vị  Bồ-Tát  mà 

mình  dám  đùa  giỡn  vật lên vật xuống,  lắc  qua  lắc  lại  như  vậy?…  Làm  như  vậy  hoàn  toàn 

không tốt!... 



Ðó là nói người ta vãng sanh rồi, thôi cũng có phần tha thứ đi. Nhưng giả sử như người 

ta chưa vãng sanh thì làm sao đây?... Tức là mới được cảm ứng tốt thôi, chứ chưa kịp vãng 

sanh. Tức là từ lúc ra đi, được mình điều giải oan gia trái chủ, mình cầu nguyện Phật gia trì, 

nhưng mà người ta vẫn còn luyến lưu gì đó, chưa hẳn đã vãng sanh. Chúng ta vẫn phải cNn 

thận... Nghĩa là, dù cho quang minh của Phật đã phổ chiếu tới, họ đã được gia trì, được an 

lạc, không có khủng bố, không có gì sợ hãi, nên họ an lành nên thân thể được mềm mại. 



Trong kinh Phật nói: “Người nào được chiếu xúc quang minh của A-Di-Ðà Phật thì 

 thân, ý nhu nhuyễn”. “Thân” là chỉ cho thân xác này, “Nhu nhuyễn” là mềm mại. “Ý nhu 

nhuyễn”  là  tâm  ý  của  họ  không  còn  sợ  hãi,  ý  không  bị  khủng  bố.  Hai  điều  thân  và  ý  nhu 

nhuyễn  kết  hợp  lại  làm  cho  khuôn  mặt  người  đó  vui  lên,  má  người  ta  ửng  hồng  lên,  môi 

người ta giống như có thoa son vậy, có khi lỗ tai tự dài ra... Mà nhiều khi còn cảm ứng đến 

chim tụ lại, hoa nở, hương thơm bay ra... Đó là sự thật! Cảm ứng này không phải là chuyện 

dễ!... 



Nếu có hương thơm bay ra, thì một là Thánh Chúng ở tại đó, hai là chư Thiên ở tại đó... 

đúng ra chúng ta nên cùng nhau quỳ xuống phục lạy các Ngài vì các Ngài đang hiện hữu tại 

đó. Chúng ta nên lễ bái các Ngài, cảm ơn các Ngài, nguyện cầu các Ngài đại từ đại bi tiếp 

tục cứu độ chúng sanh. Làm được vậy thì hay vô cùng. 



Có nhiều người mừng quá mà không kềm chế được hành vi bất cNn của mình. Chư vị 

nên nhớ, những trường hợp sơ suất này nhất định phải ngừng đi!... Đừng nên làm như vậy 

nữa. 



Cho nên những ca vãng sanh mà có Diệu Âm, thì Diệu Âm cũng phải tới, cũng giả đò 

thăm...  Nhưng  thật  ra  là  để  cản  bớt  cái  thăm  của  người  ta  đi.  Diệu  Âm  thường  nói:  “Thôi 

 được rồi chư vị ơi! ...”,  và Diệu Âm liền cầm cái mền quang minh lên, từ từ mở ra rồi đắp 

cái thân lại... để cản bớt sự vô ý của những người hiếu kỳ tiếp tục thăm dò!... 



Mong cho chư vị trong ban hộ niệm ở các nơi nghe được những lời này, hãy cố gắng 

điều  chỉnh  lại  để  cho  nhân-duyên  hộ  niệm  này  càng  ngày  càng  viên  mãn,  cứu  được  nhiều 

người vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 



Nam Mô A-Di-Ðà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ÐỨC, NHÂN-DUYÊN  

(Tọa Ðàm 46)  



Nam Mô A-Di-Ðà Phật. 



Kính bạch Sư Cô cùng đại chúng! 



Tọa  đàm  về  Thiện-Căn,  Phước-Ðức,  Nhân-Duyên  còn  vài  hôm  nữa  thì  chấm  dứt. 

Trong thời gian ngắn ngủi còn lại này Diệu Âm cố gắng trả lời vài câu hỏi, cũng như đúc kết 

lại nội dung của cuộc tọa đàm này. 



Ðầu tiên xin thưa rằng: Pháp hộ niệm rất là đơn giản, rất là dễ dàng. Nhưng vì có nhiều 

người thấy quá dễ dàng nên sơ ý không nghiên cứu kỹ, thành ra khi đối diện với sự thật thì 

thường hay quên, lúng túng, hoặc ứng dụng sai... 



Có nhiều người đến hôm nay vẫn còn lầm lẫn:  Hộ niệm là chuyện hậu sự, cầu siêu, vấn 

 an, hộ táng.. . Có nhiều người áp dụng lại thêm những nguyên tắc này, nguyên tắc nọ... làm 

cho những cuộc hộ niệm thêm phần rắc rối! 



Chính vì vậy, mình nói chung là hộ niệm, chứ thật ra có nhiều cách đã áp dụng lệch đi. 

Chính vì muốn cho cái duyên hộ niệm được lâu dài hơn, nên chúng ta hãy cố gắng học tập 

cNn  thận,  đến  khi  nắm  vững  được  phương  pháp  hộ  niệm  rồi  thì  chư  vị  nên  loan  truyền  ra, 

hướng dẫn lại những người khác hộ niệm cho được chính xác. Có như vậy thì hy vọng sẽ có 

nhiều người được vãng sanh hơn. 



Cách  đây  cỡ  chừng mấy  tuần,  ở đây  có nhận  được  một  cuộc điện thoại của  một  vị  từ 

bên  Canada  gọi  qua.  Sau  khi  nghe  được  đĩa  MP3  “Hộ  Niệm  là  một  Pháp  Tu”,  cô  ta  rất 

mừng, nhưng bên cạnh nỗi mừng đó, cô nói mà rơi nước mắt!... Từ lâu nay cô cũng đi hộ 

niệm  cho  người  ta,  nhưng  khi  nghe  được  đĩa  MP3  tọa  đàm  này  thì  cô  mới  trực  thấy  ra  là 

mình đã sai! Và điều đáng tiếc hơn nữa, cô nói, nếu mà nghe được trước hai tháng thì cô có 

thể cứu được một người thân của cô rồi... 



Chính vì thế, khi đi ra ngoài gặp một người hộ niệm mà lỡ người ta có làm sai một điều 

gì đó, chúng ta cũng nên thông cảm rồi tìm cách hướng dẫn họ, vì họ là những người tốt, có 

nhiệt tâm. Chớ đừng thấy vậy mà công kích, hoặc đánh giá họ quá khắt khe. Xin chú trọng 

về dụng “Tâm”, nhẹ phần về dụng “Sự”!... 



Thật sự đến bây giờ ban hộ niệm có ở khắp nơi, nhiều lắm. Có nhiều ban hộ niệm mình 

hoàn toàn chưa được gặp một lần nào, ở đó người ta nghe thoang thoáng qua vấn đề hộ niệm 

hay quá, nên phát tâm hộ niệm, áp dụng đủ cách hết!... Tâm hạnh thì tốt, nhưng thật ra ứng 

dụng hộ niệm không phải là lúc nào cũng chính xác! Khi gặp trường hợp như vậy, chúng ta 

nên khuyến tấn, cố gắng tìm tài liệu giúp cho họ nghiên cứu, và nếu có duyên chúng ta nên 

trực  tiếp  hướng  dẫn  họ  làm  cho  đúng,  hầu  tiếp  tay  cứu  người  vãng  sanh.  Ðây  mới  là  điều 

tốt... 



Có nhiều người vì chưa hiểu qua về pháp hộ niệm, rồi gặp phải những người hộ niệm 

không được  chính  xác,  họ  căn  cứ  vào đó mà  mạnh  dạn bài  bác,  cho  rằng  phương pháp hộ 

niệm là sai! Sự phán đoán này thật là bất cNn, quá chấp trước! Thật ra thì đây chẳng qua là 

những  trường  hợp  sơ  suất  có  tính  cá  nhân,  chứ  pháp  hộ  niệm  của  chư  Tổ  trong  Tịnh-Độ 

Tông lưu lại, hoàn toàn đúng theo kinh pháp, không sai đâu. 



Xin thưa rằng, thực tế cũng có người hộ niệm, nhưng vì chưa vững nên áp dụng có điều 

sơ suất!... Ðây cũng là việc thường tình của người thế gian! Ví dụ cụ thể, như ngay chính ở 

tại đây chớ không cần đi đâu xa hết. Có một lần hộ niệm,  Diệu Âm vì bệnh nên không có 

tham  dự  được,  mới  nhờ  mấy  vị  đồng  tu  tới  hộ  niệm  tạm  một  lần.  Trước  nay  những  vị  đó 

cũng từng tham dự hộ niệm qua, nhưng không chịu để ý, đến khi tự mình lãnh ca hộ niệm thì 

bị  lúng  túng  liền!  Một  người  thì  đọc  Chú,  một  người  thì  tụng  kinh,  người  khác  thì  muốn 

thêm những bài kệ này bài kệ nọ vào... làm cho cuộc hộ niệm bị trở ngại!... 



Mình  thấy  đó,  chính  mình  đã  có  chút  ít  kinh  nghiệm  rồi,  nhưng  khi  nhận  lấy  trách 

nhiệm, vừa đối diện tới sự việc thì cũng chịu lúng túng! Vậy thì mình phải chấp nhận rằng, 

người khác đôi khi cũng có lúc phải lúng túng!... 



Hôm nay Diệu Âm xin nói qua một chút về vấn đề “Khai Thị”. Mới vừa đây có một vài 

đĩa hộ niệm gởi tới, xem đến mới phát hiện ra có chỗ sơ suất liên quan đến khai thị. Vấn đề 

này quan trọng lắm. 



Khai thị, hướng dẫn người bệnh, điều cần thiết nhất là lòng chân thành, tha thiết, từ bi, 

yêu thương... Mình tha thiết muốn làm sao cho người đó gỡ được những gút mắc, hóa giải 

khó khăn để họ phát tâm tin tưởng niệm Phật mà được vãng sanh. Mình phải đem cái lòng 

thành  thật,  lòng  thương  yêu  tha  thiết  nhất  của  mình  ra  giúp  đỡ  cho  họ,  giống  như  giúp  đỡ 

người thân yêu nhất của mình mới đúng pháp! 



Nhiều người khi hộ niệm, khai thị hướng dẫn cho người bệnh mà nói nhanh quá! Hình 

như là họ nói thuộc lòng, nói rất nhanh, nói rất dài!... Hôm trước có một lần Diệu Âm thấy 

được một đĩa hộ niệm từ Việt Nam gởi qua. Lúc đó người bệnh đã chết rồi. Một vị đó đứng 

khai thị mà lâu đến mười tám-mười chín phút mới xong một lần nói!... 



Nói quá dài không tốt! Chính mình khi nghe khai thị mà lâu như vậy cũng phải chán, 

đừng nói chi đến vị nằm chết đó! Nhiều khi thân trung ấm nghe mình giảng giải dài quá, họ 

cũng chán mà bỏ đi luôn!…  



Khai Thị cần nói chậm rãi, cần đến lòng thành tâm. Hãy đem  những điểm thật chính, 

thật thẳng, thật gọn nói với người bịnh, hãy chú tâm vào Tín-Nguyện-Hạnh để họ vãng sanh. 

Ví dụ:  

  

 - Nam Mô A-Di-Ðà Phật. Bác Trần Văn X ơi! Bác đã xả bỏ báo thân đến giờ này là bốn 

 giờ rồi. Nếu Bác còn ở đây thì đã sơ ý rồi! Mau mau nhiếp tâm lại Bác ơi! Niệm câu A-Di-

 Ðà Phật, không thể nào nương dựa vào cái thân này nữa rồi. Bây giờ chỉ còn có câu A-Di-

 Ðà Phật quyết lòng niệm, nguyện vãng sanh. Hãy chờ Ngài đến tiếp dẫn. Ði theo A-Di-Ðà 

 Phật đừng đi theo người nào khác. Bây giờ đây nhiếp tâm lại, đừng chần chờ nữa. Hãy mau 

 mau niệm Phật với chúng con để theo quang minh A-Di-Ðà Phật về Tây-Phương…  



Nói vậy là đủ rồi! 



Có nhiều người cứ đưa lý đạo này, lý đạo nọ ra mà nói!... Có những người ưa thích lý 

luận, cứ tìm cho hết những lý đạo gì mà mình đã học được từ trước tới giờ đem ra mà giảng 

giải trong lúc hộ niệm. Thật sự là điều sai lầm! Nhất định không hay! 



Lúc khai thị cho người bệnh còn sống, thì  mình có thể vui vẻ bắt tay, vỗ vai... để tạo 

không  khí  thân  thiện,  vui  tươi  giúp  cho  người  bịnh  xem  nhẹ  bệnh  khổ,  tâm  ý  vững  vàng, 

không sợ chết. 



Khi mà người bệnh đã tắt hơi rồi, mình khai thị phải trang nghiêm, thành khNn, đem cả 

tấm  lòng từ  bi  của  mình  ra  mà  nhắc  nhở,  mỗi  lần  một  chút.  Những  vấn  đề  có  thể nghĩ  tới 

như: Sợ rằng người đó lưu luyến cái thân, sợ rằng người đó lưu luyến gia đình, sợ rằng người 

đó  tự  nhiên  phân  vân,  gặp  những  cảnh  giới  này,  cảnh  giới  nọ...  làm  chao  đảo  tinh  thần! 

Những vấn đề này cần nên nhắc nhở cho họ giựt mình, tỉnh ngộ. 



Ví dụ như ngày hôm nay tôi gặp được đĩa vãng sanh của chị Đặng Hồng Khanh mà tôi 

chưa coi. Quý vị chắc còn nhớ, tôi có kể lại là sau tám tiếng đồng hồ, chị này bị trở ngại! Vì 

quyết liệt muốn giúp chị ấy giựt mình tỉnh ngộ, nên Diệu Âm đã nói rất là ngắn gọn, nhưng 

rất là mạnh, nhắm vào điểm kẹt của chị, mạnh hơn tất cả những lần nói khác. Tại vì lúc đó 

mình nói qua điện thoại, nếu nói không mạnh nữa, thì trong vòng một vài phút này làm sao 

cho người ấy giựt mình được?... 



Cho nên tất cả những phương tiện tâm lý thiện xảo này mình nên đem ra ứng dụng để 

xúi giục họ đừng có chần chờ nữa. Cố gắng làm cho họ tỉnh ngộ mà ngay trong giờ phút này 

phải  niệm  Phật  cho  được.  Khi  người  ta  giựt  mình  tỉnh  ngộ,  kịp  thời  hồi  đầu,  thì  tự  nhiên 

được  cảm  ứng,  họ  liền đi  theo quang  minh  của  Phật.  Nhờ  vậy  ta  cứu được  một  thần  thức, 

một cái huệ mạng, thay vì chịu đời đời kiếp kiếp khổ đau, trở về Tây-Phương hưởng đời an 

lạc,  một  đời  thành  tựu.  Công  đức  này  đâu  phải  là  tầm  thường.  Cho  nên  xin  chư  vị  hãy  cố 

gắng học hỏi thêm. 



Về vấn đề điều giải oan gia trái chủ, xin chư vị nhớ cho, khi điều giải phải chắp tay lại, 

phải thành khNn. Lúc điều giải, giá trị của lòng thành khNn chiếm tới chín mươi phần trăm. 

Đừng nên dùng lý lẽ nhiều quá. Tất cả mọi người hộ niệm lúc đó cũng phải thành khNn, phải 

chân thành, phải trang nghiêm chắp tay, không được gây ồn ào trong lúc đang điều giải oan 

gia trái chủ. Không được kéo ghế, không được tằng hắng. Giả sử người trưởng ban hộ niệm 

đang điều giải, lỡ có sơ suất chút ít cũng không sao. Ví dụ như lời người điều giải có thể lắp 

bắp, không gọn, nhưng người ta có tâm thành là được rồi. Bên cạnh đó nhờ cái tâm thành của 

tất cả chư vị đồng tu mà cũng được cảm ứng. 



Quý vị nên nhớ là tâm tâm cảm ứng với nhau. Tâm mà đang thành khNn tự nhiên từ cái 

tâm này sẽ phát ra hào quang, hay gọi là từ trường cảm ứng. Nếu điều giải oan gia trái chủ 

mà  sanh  tâm  cao ngạo… nhất là những  vị  trưởng ban  khởi lên  cái tâm  cống cao  ngã  mạn, 

chư vị để ý coi, sẽ không bao giờ điều giải được! 



Khai thị mà quá lo sợ, quá e dè... thường cũng bị trở ngại. Nhất là gặp phải những người 

ở trong gia đình, con cháu không tin tưởng, phá đám... Trường hợp này thường thường hầu 

hết  bị trở  ngại!...  Nhiều  khi  trước  mặt  thì  họ  không phá  rối,  nhưng lại  ồn náo trong buồng 

cũng gây ảnh hưởng khá xấu đến người ra đi. 



Mong chư vị nhớ cho những điểm này, “Chân-Thành, Chí-Thành, Chí-Kính”. Người 

đi hộ niệm rất cần cái tâm chân thành, không cần cái năng lực gì khác. Có nhiều người cứ 

nghĩ  rằng  phải  tu  cho  có  năng  lực  nào  đó  mới  được?!...  Hoàn  toàn  không  có!  Nếu  những 

người cứ nói tôi cần tu cho có năng lực rồi mới đi hộ niệm. Khi người đó thấy mình đã có 

năng lực rồi, liền đi hộ niệm... Thì hộ niệm trường hợp nào trật trường hợp đó! Hộ niệm ca 

nào  hư  ca  đó!..  Vì  sao  vậy?  Vì  tâm  cống  cao  ngã  mạn  không  bao  giờ  tương  ứng  với  đại 

nguyện của đức A-Di-Ðà, không bao giờ làm cho người bệnh được thoải mái và oan gia trái 

chủ cũng không thích nghe những những lời nói của họ đâu! 



Nguyện cho chư vị lấy lòng chân thành từ bi ra để hộ niệm sẽ có cơ duyên cứu người rõ 

rệt!... 



Nam Mô A-Di-Ðà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ÐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Ðàm 47) 



Nam Mô A-Di Ðà Phật. 



Nếu mà chương trình này suôn sẻ thì cuộc tọa đàm của chúng ta còn đêm nay và đêm 

mai nữa là viên mãn, nghĩa là chấm dứt một đợt tọa đàm. 



Chúng  ta  đang  nói  về   Thiện-Căn,  Phước-Ðức,  Nhân-Duyên.  Trong  kinh  Phật  nói 

không thể  nào  có  ít  thiện-căn, phước-đức,  nhân-duyên  mà  được  vãng sanh về  Tây-Phương 

Cực-Lạc. Nhiều người nghe Phật nói như vậy mới tỏ ra bi quan rằng mình không đủ thiện-

căn,  phước-đức,  nhân-duyên.  Nhưng  trong  thời gian  qua  chúng  ta  tọa  đàm  đã  mổ  sẻ  tỉ  mỉ, 

mới  thấy  rõ  ràng,  cũng  trong  kinh  Phật  nói,  hình  như  tất  cả  những  người  đang  niệm  Phật 

trong thời này đều có khả năng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, một đời thành tựu đạo 

quả. 



Ứng trong kinh Phật nói, cũng như chính kinh nghiệm bằng mắt thấy được của những 

người  đi  hộ  niệm,  ta  mới  vững  tin  hơn,  chắc  chắn  hơn,  là  những  người  nào  đã  nghe  danh 

hiệu A-Di-Đà Phật mà phát lòng tin tưởng, tha thiết nguyện vãng sanh về Tây-phương, rồi 

chấp trì danh hiệu chuyên nhất niệm Phật, thì một báo thân này là báo thân cuối cùng trong 

vòng sanh tử luân hồi, báo thân sau tất cả chư vị là hàng chư Thượng-Thiện-Nhân sống đời 

vô lượng thọ, an vui cực lạc thần thông diệu dụng, cứu độ vô lượng vô biên chúng sanh. Đây 

là sự thật!... 

  

 Thiện-Căn, Phước-Ðức, Nhân-Duyên là ba cái điểm quan trọng Phật nhắc tới trong kinh 

A-Di-Đà. 



Người nào nghĩ rằng mình thiếu thiện-căn thì xin chư vị hãy phát tâm…  

  

 - Tin vào lời Phật dạy đi. 

 - Tin vào câu A-Di-Ðà Phật đi. 

 - Tin vào pháp môn Niệm Phật để vãng sanh đi… Tin vững vàng thì thiện-căn của chư 

 vị dù có một chút xíu, cũng sẽ trưởng dưỡng đến vô bờ vô bến!…  



Có nghĩa là sẽ đủ “Thiện-Căn”.   



Nếu  người  nào  nghĩ  rằng  mình  không  có  phước-đức,  tức  là  thiếu  phước-báu  và  công 

đức, thì chư vị cứ phát tâm…  

  

 - Niệm câu A-Di-Ðà Phật Thành-Tâm Chí-Thành Chí-Thiết. 

 -  Niệm  từng  câu  A-Di-Ðà  Phật  rõ  ràng.  Bám  sát  vào  câu  A-Di-Ðà  Phật  từ  sáng  đến 

 chiều, từ chiều đến sáng, duy nhất mà niệm đi…  

 - Nếu giả như phước-báu chúng ta thật sự yếu thì nhờ cái lòng chí-thành chí-kính này 

 mà công đức phước-báu của chư vị sẽ trưởng dưỡng lên vô bờ vô bến…  



Trưởng dưỡng vô bờ vô bến!... Có nghĩa là ta đủ “Phước-Ðức” để đi về Tây-Phương. 



Nếu chư vị nào nghĩ rằng cơ duyên chưa đủ, thì xin chư vị…  

  

 - Tha thiết chí thiết thèm muốn tối đa vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc đi…  

 - Ngày ngày đều cầu nguyện vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc đi… Lấy cái nguyện 

 này là chính nguyện, đừng để những cái tạp nguyện, trợ nguyện lấn qua cái nguyện này. Xả 

 bỏ báo thân ngày nào ta về Tây-Phương ngày đó. 

 - Nhất định hạ công phu đi, thề với Phật đi, thề với chính tự tâm ta đi. Nhất định phải đi 

 về Tây-Phương Cực-Lạc trong đời này. Ai nói gì nói, nhất định ta không lay chuyển ý định 

 này.  



Thì xin thưa thẳng với chư vị rằng, đây là “Nhân-Duyên” cho chư vị đi về Tây-Phương 

Cực-Lạc đó. 



Nếu mà trong giai đoạn này đã gặp được cơ hội để đi về Tây-Phương, mà còn chần chừ 

dụ  dự,  còn  phân  vân,  còn  lao  chao...  trong  kinh  Phật  gọi  là  “Tâm  viên  ý mã”,  không  chịu 

định  lại  vào  cõi  Tây-Phương  Cực-Lạc,  không  chịu  định  lại  vào  danh  hiệu  A-Di-Ðà  Phật, 

không chịu đi thẳng băng về Tây-Phương Cực-Lạc... thì cơ duyên đã đến tay mà bị vuột qua 

rồi!... Xin thưa thật với chư vị thời cơ không đến lần thứ hai đâu!... 



Nếu mà mình hiểu được như vậy, thì xin chư vị hãy mạnh mẽ tự xác nhận rằng mình đã 

đầy đủ nhân-duyên, đã đầy đủ thiện-căn, đã đầy đủ phước-báu rồi đó. Nhất định ta về được 

Tây-Phương Cực-Lạc. 



Hồi trưa này trong bữa cơm chư vị nói một câu rất là hay. Có nhiều người hồi giờ chưa 

chắc gì tu cao hơn mình, chưa chắc gì tu giỏi hơn mình, chưa chắc gì tu nhiều hơn mình... 

Ấy thế mà khi cuối đời gặp câu A-Di-Ðà Phật, họ giật mình tỉnh ngộ, một lòng niệm câu A-

Di-Ðà  Phật,  niệm  sống  niệm  chết  không  cần  một  thắc  mắc  nào!...  Không  cần  một  câu  hỏi 

nào!... Quyết lòng mà đi... mình dám đoán chín mươi phần trăm, chín mươi lăm phần trăm 

vãng sanh. 



Còn  những  người  công  phu  hành  trì  tốt  quá!...  Kiến  thức  hay  quá!...  Luận  giải  quá 

hay!... Nhưng không tin vào câu A-Di-Ðà Phật, không nghĩ tới Tây-Phương Cực-Lạc. Không 

tin vào lời Phật dạy trong kinh A-Di-Ðà. Không tin lời Phật dạy trong kinh Vô-Lượng-Thọ, 

trong  nhiều  kinh  điển  Phật  cũng  có  nhắc  đến  cõi  Tây-Phương  Cực-Lạc  của  A-Di-Ðà  Phật. 

Ấy thế mà họ không tin… Không tin thì dù họ tu có giỏi cho mấy, mình cũng không dám 

đoán họ có được một phần trăm cơ hội đi về Tây-Phương, đừng nói chi tới chín mươi phần 

trăm! 



Ðó là tại vì…  

  

 - Một là thiện-căn không có!…  

 - Hai là phước-báu quá tệ!…  

 - Ba là bỏ lỡ quá nhiều cơ duyên thành đạo!  



Họ cứ lo chạy theo con đường khổ nạn triền miên trong vô lượng kiếp!... Biết làm sao 

mà gỡ ra!…   



Những buổi tọa đàm này là để kết đúc lại nội dung của những gì chúng ta đã nói qua 

trong  thời  gian  gần  đây.  Ðó  là,  đi  về  được  Tây-Phương  đều  do  chính  ta  quyết  định,  chứ 

không phải A-Di-Ðà Phật quyết định! 

  

 - Ta tin tưởng!... Tin đi…  

 - Ta phát nguyện!... Phát nguyện đi…  

 - Ta niệm Phật!... Hãy niệm Phật đi…  



Ba điểm này Phật đã bảo đảm cho chúng ta về Tây-Phương Cực-Lạc rồi!... 

Còn như: 

  

 - Ta không tin tưởng.  

 - Ta không phát nguyện vãng sanh.  

 - Ta chê câu A-Di-Ðà Phật. 



Thì  Phật  cũng  bảo  đảm  cho  chúng  ta  rằng,  đời-đời  kiếp-kiếp  sẽ  tiếp  tục  lăn  lộn  trong 

cảnh sanh tử luân hồi!... Ba đường ác đạo còn dự phần nhiều hơn nữa…  



Cho nên đi về Tây-Phương là do chính ta quyết định chứ không phải Phật quyết định. 

Phật đưa ra công thức, Phật đưa ra đường lối tu hành, chư Phật gia trì, chư đại Bồ-Tát gia trì, 

chư Thượng-Thiện-Nhân gia trì trên con đường đó. Hỏi rằng, ta đi trên con đường mà chư 

đại Bồ-tát yểm trợ không hay hơn là đi trên con đường oan gia trái chủ cài bẫy hay sao?... 

Mong chư vị vững lòng tin, quyết lòng đi. 



Khi mà nói đến pháp môn Niệm Phật chúng ta đã gom tựu pháp môn niệm Phật trong 

phương  pháp  hộ  niệm,  vì  thật  ra  phương  pháp  hộ  niệm  là  sự  ứng  dụng  cụ  thể,  chính  xác, 

vững vàng từng điểm từng điểm của pháp niệm Phật. Phương pháp hộ niệm không có mập 

mờ, mà:  

  

 - Hợp với hàng căn cơ hạ liệt như chúng ta.  

 - Hợp với tội chướng sâu nặng như chúng ta.  

 - Hợp với trí huệ chưa khai mở như chúng ta.  



Với cái dạng người này nhất định…  

  

 - Không bao giờ tự liễu ngộ được đạo pháp!... 

 - Không bao giờ liễu ngộ ra chân lý!...   



Nhưng  mà  nhờ  phương  pháp  cụ  thể  này  đã  dẫn-dắt  chúng  ta  vững  vàng  như  một  với 

một là hai, hai với hai là bốn vậy. Người nào cứ bước đi như vậy thì:  

  

 - Những gì mình không có… cũng sẽ có.  

 - Những gì mình không được… cũng sẽ được.  

 - Những gì mà chướng nạn thì chư vị Bồ-Tát gia trì, chư vị Thiên-Long Hộ-Pháp giúp 

 đỡ…  



Ta  có  người  dọn  dẹp  đường  đi,  nước  bước  để  về  gặp  A-Di-Ðà  Phật!...  Gặp  A-Di-Ðà 

Phật nhất định ta thành đạo!... 



Chính vì thế mà những người trong ban hộ niệm, khi họ hộ niệm một thời gian, họ thấy 

lợi  lạc  quá.  Lợi  thứ  nhất  là  chính  họ  cứu  được  ông  bà  cha  mẹ,  anh  em  của  họ  vãng  sanh. 

Vãng sanh ngon lắm!... Bây giờ cứ thử về Việt Nam mà coi. Những người hộ niệm người ta 

hộ niệm những người bà con của họ hầu hết được vãng sanh. Rồi sau đó chính những người 

đi hộ niệm đó, nếu mà thọ mạng đã hết, họ cũng đi vãng sanh ngon lành lắm!... Thật sự!... 

Có những người giới thiệu, đây là thành viên trong ban hộ niệm gì đó, và rồi ra đi ngon lành. 



Ấy thế mà xin chư vị cũng cần cNn thận. Tại vì Diệu Âm cũng phát hiện ra có người đi 

hộ niệm cho người ta không phải là ít, nhưng sau đó lại mất vãng sanh. Có!... Có phát hiện ra 

một người. Không biết có người thứ hai nào không? 



Tại sao như vậy?... Tại vì đi hộ niệm được một số người ra đi với thoại tướng rồi, lại 

nổi lên cái tâm cống cao ngã mạn! Diệu Âm đã thấy trước rồi, la rầy dữ lắm nhưng không 

chịu nghe. Ði hộ niệm xong, thường nói những lời trịnh thượng, cứ tưởng rằng mình có năng 

lực này năng lực nọ!…  Năng lực gì vậy? Năng lực đi xuống tam ác đạo!...   



Ði hộ niệm cho người ta vãng sanh là có cái nhân đi về Tây-Phương. Mình tưởng có cái 

nhân đó là mình được đi về sao?... Không phải!... 



Mình  phải  tạo  cái  duyên  thật  thuận  lợi  mới  đi  về  Tây-Phương.  “Nhân”  mình  có,  mà 

“Duyên” mình nghịch! Cống cao ngã mạn là duyên nghịch!... Tự cao khinh thị thiên hạ là cái 

duyên không phải để đi về Tây-Phương, mà là cái duyên đi vào tam ác đạo…  



Chính  vì  chỗ  này  mà  đã  có  người  mất  phần  vãng  sanh.  Cho  nên  xin  thưa  với  chư  vị, 

hiểu được chỗ này rồi ta phải quyết lòng buông xả vạn duyên ra:  

  

 - Cạnh tranh, ganh tỵ phải buông xả…  

 - Nói xấu người này nói xấu người kia phải buông xả…  

 - Ghét người này, ghét người nọ phải buông xả…  

 - Người nào làm sai với ta, sẵn sàng tha thứ đi…  

 - Phải buông cho hết!... Buông cho hết!...  



Tâm  bao  thái  hư,  thì  về  trên  Tây-Phương  quý  vị  mới  thấy  công  đức  của  chư  vị  châu 

biến pháp giới!… Châu biến pháp giới!... 



Mong chư vị hiểu được chỗ này, quyết lòng đi về Tây-Phương bằng sự:  Chân Thành, 

 Thanh  Tịnh,  Vui  Vẻ,  An  Hòa,  Buông  Xả…  Những  gì  của  thế  gian  quyết  định  buông, 

buông, buông, buông... coi như không có gì hết!... Có trở ngại gì trong đời thì cứ cho đó là 

những  thử  thách  làm  cho  cái  tâm  mình  kiên  trì,  vững  vàng...  Rồi  niệm  câu  A-Di-Ðà  Phật 

thành tâm cầu về Tây-Phương. 



Nhất định chư vị từng người từng người đi về Tây-Phương thành đạo chính trong đời 

này, chứ không phải đời thứ hai đâu!... 



A-Di-Ðà Phật. 

 

THIỆN-CĂN, PHƯỚC-ĐỨC, NHÂN-DUYÊN 

(Tọa Đàm 48) 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



Kính bạch nhị vị Sư Cô! 

Cùng chư vị đồng tu! 



Cuộc tọa đàm về “Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên” đến đêm hôm nay là cuối 

cùng. Trong cái cơ duyên học Phật, người gặp được phương pháp Hộ Niệm vãng sanh về 

Tây-Phương có thể nói rằng là thù thắng nhất. 



Thiện-Đạo Đại Sư Nói rằng:  Tất cả đều do ở chữ “Duyên”.  Trong cái “Duyên” này nếu 

chúng ta quyết lòng đi về Tây-Phương Cực-Lạc, thì cơ hội chúng ta sẽ gặp A-Di-Đà Phật, 

đời sau chúng ta ở cảnh Tây-Phương chứ không còn ở cảnh Ta-bà nữa. 



Cũng trong cơ duyên này nếu chúng ta lơ là pháp hộ niệm, thì đời-đời kiếp-kiếp sau 

chúng ta không biết cõi Tây-Phương là như thế nào đâu! 



Một đời người, ba năm, năm năm, mười năm trôi qua như bóng câu qua cửa sổ!… Một 

thời gian ngắn ngủi nếu ta quyết lòng tin tưởng, ta tha thiết phát nguyện vãng sanh. Hãy cầu 

vãng sanh tha thiết không được thay đổi. Rồi trì giữ câu A-Di-Đà Phật thì cơ duyên này thật 

sự là thù thắng!... Thù thắng hơn những người chưa biết pháp môn “Niệm Phật”…  



Ngày hôm qua chúng ta nói trong cái cơ duyên đi về Tây-Phương, thì hộ niệm là cái 

“Nhân” rất là vững để cho sau cùng chúng ta cũng được người hộ niệm đi về Tây-Phương. 

Nhưng mà xin thưa với tất cả chư vị, cái “Nhân” mình có nhưng chưa đủ đâu, phải lo thêm 

cái “Duyên”. Đừng tạo ra “Nghịch duyên”. 



Có người đi hộ niệm cho người ta vãng sanh, nhưng mà sau cùng chính cá nhân mình 

không được vãng sanh. Nói chung là hầu hết những người trong ban hộ niệm đều được vãng 

sanh, và còn cứu gia đình, anh em, cha mẹ vãng sanh rất là thù thắng, nhưng mà thật ra có 

người, rất ít chứ không nhiều, sau cùng bị mất phần vãng sanh…  



Sở dĩ như vậy là vì người hộ niệm cho thiên hạ vãng sanh đã nảy ra tâm ý cao ngạo! 

Tưởng rằng mình có năng lực gì đó, tâm ý bắt đầu vọng tưởng lên. Vô tình chính họ đã tạo 

cái “Nghịch duyên”, sau cùng không thể nào lấy cái “Nhân Hộ Niệm” này để thành cái “Quả 

Vãng Sanh” về Tây-Phương Cực-Lạc được. Đó là do chính mình gây ra. Đây là chuyện mà 

hôm qua mình nhắc nhở tới. 



Hôm nay mình nói về “Thiện-Căn”. Thiện-căn liên quan đến niềm tin. Xin chư vị phát 

tâm tin tưởng vững vàng thì thiện-căn không có cũng sẽ có, sẽ vun bồi cho đến vô lượng vô 

biên. Muốn tin tưởng cho vững vàng thì điều tốt nhất là chúng ta nên nghe pháp nghe kinh. 

Nghe pháp, nghe kinh càng nhiều làm cho niềm tin chúng ta càng thêm vững vàng. Những 

hồ nghi của chúng ta từ từ phai lạt đi, và tốt nhất là bỏ hẳn thì càng tốt!... 



Như vậy nghe pháp nghe kinh, để củng cố niềm tin. Đây là đúng. Tuy nhiên cũng phải 

xin nói rõ để cho chúng ta ngừa. Xem kinh nghe pháp nhằm để củng cố niềm tin… củng cố 

niềm tin vào câu A-Di-Đà Phật. Câu A-Di-Đà Phật quy tụ về pháp hộ niệm. Như vậy càng 

tin vào pháp “Niệm Phật” thì phải tin vào pháp “Hộ Niệm”. Tại vì pháp hộ niệm hướng dẫn 

niệm Phật vãng sanh từng điểm từng điểm cụ thể. Pháp môn niệm Phật dạy niệm Phật thì 

pháp hộ niệm cũng dạy ta niệm Phật!... 



Niệm như thế nào?... Trong pháp hộ niệm chỉ bốn tiếng, sáu tiếng, niệm nhanh, niệm 

chậm, niệm theo điệu, niệm theo âm điệu của người bệnh... rõ ràng cụ thể. Thật sự pháp hộ 

niệm từng điều từng điều cụ thể. 



Pháp môn niệm Phật cần nguyện vãng sanh, thì trong pháp hộ niệm chỉ dẫn cho người 

bệnh  cách nguyện như thế nào cho gọn, cách nguyện như thế nào cho dễ nhớ, cách 

 nguyện như thế nào cho đầy đủ.  Dạy từng chữ từng chữ và người bệnh lập lại đàng hoàng 

để lời nguyện được chính xác, không còn nguyện sai lệch nữa. Thật sự pháp hộ niệm là một 

ứng dụng cụ thể của pháp niệm Phật. 



Tin tưởng! Ta khuyến tấn người bệnh tin tưởng. Tin tưởng vững vàng rồi thì khi có gặp 

trở ngại gì trong lúc lâm chung, người hộ niệm liền hóa giải cho họ, củng cố thêm niềm tin 

làm cho người bệnh không còn khủng bố, không còn hãi hùng nữa. Cho nên nếu chỉ hướng 

dẫn niệm Phật vãng sanh một cách tổng quát, thì đến lúc đối diện với cái chết, tâm ý đã bắt 

đầu mê mờ, định căn đã bắt đầu xuống dốc... Lúc đó người bệnh không còn tự chủ được nữa, 

oan gia trái chủ ứng hiện phá hại làm cho người ta không biết làm sao hóa giải. Ngoài ra còn 

bệnh khổ hiện hành, con cháu khóc lóc... tất cả những chướng nạn này quay cuồng họ đến 

điên loạn làm cái tâm của người bệnh rối bời, không cách nào hóa giải được!… Phương pháp 

“Hộ Niệm” có thể giải được tất cả những ách nạn này. 



Chính vì vậy, tin vào pháp môn Niệm Phật thì phải tin vào phương pháp Hộ Niệm. Đây 

là “Đại Cứu Tinh” cho những người phàm phu tục tử tội chướng sâu nặng như chúng ta!... 



Trở lại vấn đề “Nghe kinh thính pháp”, mục đích là để tin tưởng. Khi đã tin tưởng rồi 

thì một câu A-Di-Đà Phật chuyên niệm mới thực hiện chính xác con đường vãng sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu đã tin tưởng vào pháp Phật rồi mà còn tiếp tục săn tìm pháp lạ, 

thì xin thưa thật, đến lúc mình nằm xuống rồi nhiều lời pháp nhập vào tâm mình quá nặng, 

làm cho sức niệm câu A-Di-Đà Phật yếu đi, ta vẫn có thể bị trở ngại như thường!... Trong 

kinh Kim-Cang, Phật có nói: “Pháp thượng ưng xả” là vì lý do này. 



Một khi biết được con đường thành đạo, pháp Phật cũng phải buông xuống để đi thành 

đạo. Một câu A-Di-Đà Phật nhất định đưa mình qua sông!... Qua sông thì phải liệng bè để đi 

cho gọn. 



Có những người nghe pháp nhằm để củng cố thêm tư tưởng, kiến giải, luận lý... Họ 

muốn học thêm cho thật nhiều những thuật ngữ trong kinh Phật... thì đây là một điều chướng 

nạn cho người niệm Phật cầu vãng sanh, chứ không phải là tốt đâu!... Tại vì chư vị nên nhớ, 

“Sở Tri Chướng” là một điều tối kỵ cho tâm thanh tịnh, làm cho người hành giả niệm Phật 

không định được trong câu A-Di-Đà Phật…  



Cho nên nghe kinh thính pháp để củng cố niềm tin là đúng, là chánh pháp. Nghe kinh 

thính pháp để củng cố lý luận, củng cố lý đạo huyền diệu gì đó, để nói cho hay... thì coi 

chừng bị sai lệch rồi đó!... Quý vị nên nhớ Ấn-Quang Đại Sư nói rằng,  một người không chịu 

 niệm Phật với Tín-Hạnh-Nguyện đầy đủ để đi về Tây-Phương thì dù cho giảng thông thạo ba 

 tạng kinh điển của Phật cũng không ảnh hưởng gì đến việc thoát ly sanh tử luân hồi!...   



Như vậy, văn kinh thính pháp để củng cố niềm tin, là chúng ta học được chánh pháp. 

Nếu văn kinh thính pháp không phải để củng cố niềm tin, mà lại nhằm để phô diễn cái gì đó, 

thì vô tình cái tâm đạo đã đi xéo rồi! Đi xéo trong kinh Phật gọi là Tà! Kinh Phật không có 

Tà, nhưng tâm của ta Tà, vô tình ứng dụng kinh Phật không chánh đạo!... 



Cho nên khi chúng ta bắt đầu biết được con đường niệm Phật, thì phải đi thẳng, đi 

chánh, đi trực,   đừng nên sơ ý tạp loạn nhiều quá mà lạc ra khỏi đường vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc, thì dẫu cho chúng ta có niệm Phật suốt cả cuộc đời, nhưng sau cùng cũng 

không ai dám đoán chắc mình được tới vài phần trăm vãng sanh đâu!…  



Vấn đề “Phước-Đức”. Phước-đức chính là làm thiện, tu phước. “Chư ác mạc tác, 

 chúng thiện phụng hành”. Đây là lời Phật dạy. 



Tuy nhiên người niệm Phật chúng ta cũng phải cần chú ý thật kỹ rằng, tu thiện tích 

phước để dùng cái thiện phước yểm trợ cho con đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì 

chúng ta tu Tịnh-Nghiệp. Nếu chúng ta sơ ý nhắm thẳng vào việc tu phước, cứ lo tu thiện 

phước mà quên đi con đường niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì thiện phước 

này nó cản trở con đường thành đạo của chúng ta. Đây thật sự là điểm khá lạ lùng! Rất nhiều 

người không có hiểu lý đạo này. 



Nên nhớ làm thiện tích phước mà không niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc, dẫu cho thiện phước đó dầy như núi Tu-Di, thì ngài Tĩnh-Am có nói một câu như thế 

này: “Thiện nghiệp càng lớn sanh tử càng nặng! ”. Một niệm thiện nổi lên trong lúc lâm 

chung muôn đời vạn kiếp trôi lăn trong lục đạo để hưởng phước, nhất định không được vãng 

sanh về Tây-Phương Cực-Lạc!... 



Vì thế, tu thiện tích phước là Trợ-Hạnh, chứ không phải là Chánh-Hạnh của người 

niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Chánh Trợ song tu, nhất định chúng ta không 

thể nào không tu thiện tích phước. Nhưng tu thiện mà chấp vào việc thiện, thì nhất định ta 

mất phần vãng sanh!... 



Như vậy bây giờ làm sao?... 

  

 - Thiện phước phải làm!...   

 - Cạnh tranh ganh tỵ phải bỏ!…  

 - Ghét người này ghét người nọ phải bỏ!…  

 - Cống cao ngã mạn phải bỏ!... Tất cả những cái đó phải bỏ hết!...   



Trong kinh Phật nói rõ rệt!... 



-  Khéo giữ khu nghiệp không nói lỗi người… Đó là tu thiện. 

-  Khéo giữ thân nghiệp không phạm oai nghi… Vào trong Niệm Phật Đường nhất 

định phải giữ nghiêm trang để tồn trữ cái phước của mình. Đó là tu thiện. 



-  Khéo giữ ý nghiệp thanh tịnh không nhiễm… Đừng nghĩ những chuyện sai lầm, 

đừng nói những chuyện sai lầm để cho tâm chúng ta trụ trong câu A-Di-Đà Phật. Đó gọi là tu 

thiện. 



Đem tất cả những thiện phước này gởi về Tây-Phương để cầu mong thành đạo Vô-

Thượng. Như vậy, người niệm Phật đang tu thiện đó gọi là “Vô tướng tam luân”. Tức là 

người bố thí, vật bố thí, và người nhận bố thí ta đều quên hết, đừng nghĩ tới nữa. Tất cả 

những thiện phước này ta đem gởi về Tây-Phương, nhất định ta được vãng sanh về Tây-

Phương một cách dễ dàng thoải mái…  



Nguyện mong cho chư vị nương theo cơ hội này mà thành đạo. Chúng ta thật sự có đầy 

đủ Thiện-Căn, Phước-Đức, Nhân-Duyên, không cớ gì chúng ta phải lọt lại trong lục đạo 

luân hồi để tiếp tục chịu sanh tử khổ đau trong những cảnh đọa lạc nhiều đời nhiều kiếp!... 



Mong cho tất cả chư vị ai ai cũng ngự lên đài sen đi về Tây-Phương để cứu độ vô lượng 

vô biên chúng sanh!... 



Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

HỒI HƯỚNG CÔNG ĐỨC 



Nguyện đem công đức nầy:  



Hồi hướng cho thập phương pháp giới chúng sanh, trên đền bốn ơn nặng, dưới cứu khổ 

tam đồ, cầu nguyện thế giới hoà bình tiêu tai giải nạn. 



Hồi  hướng  cho  lịch  đại  kiếp số  oán  thân  trái  chủ,  tất  cả  chúng  sanh  đã  bị  con  não  loạn 

hoặc giết hại vì bất cứ lý do gì. Hôm nay con xin thành tâm sám hối. Nguyện cầu chư vị xoá 

bỏ  hận  thù,  hộ  pháp  cho  nhau,  đồng  lòng  niệm  Phật,  đồng  nguyện  vãng  sanh,  đồng  sanh 

Cực-Lạc. 



Hồi hướng cho tất cả thân bằng quyến thuộc trong vô lượng kiếp, dù đang ở trong bất cứ 

cảnh  giới  nào,  đều  được  cảm  ứng,  phát  lòng  Tín-Nguyện-Hạnh  niệm  Phật  siêu  sanh  Tịnh-

Độ. 



Hồi  hướng  cho  tất  cả  thân  bằng  quyến  thuộc  đang  hiện  tiền,  nghiệp  chướng  tiêu  trừ, 

phước lành tăng trưởng, phát khởi tín tâm, niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ, và đều được thành 

tựu. 



Hồi  hướng  cho  tất  cả  chúng  sanh  có  duyên  hay  không  có  duyên  với  con,  sau  cùng  đều 

được vãng sanh Cực-Lạc Quốc. 



Hồi hướng về Tây-Phương trang nghiêm Tịnh-Độ. Nguyện khi con lâm chung, không còn 

chướng ngại. biết trước ngày giờ, tâm hồn tỉnh táo, thấy A-Di-Đà Phật, Quán-Âm Thế-Chí, 

Thanh Tịnh Đại Hải chúng, tướng hảo quang minh, hiện thân tiếp dẫn vãng sanh Cực Lạc. 



Nguyện hoa nở thấy Phật ngộ Vô-Sanh, nguyện chứng đắc Vô-Thựợng Bồ-Đề, nguyện độ 

vô  biên  chúng  sanh  trong  mười  phương  pháp  giới  vãng  sanh  Tây-Phương  Cực-Lạc,  viên 

thành Phật đạo. 



Nam Mô A-Di-Đà Phật 















cover_image.jpg
Thien-Can-Phuoc-
Duc-Nhan-Duyen





